
LA
 S

ID
RA

ב"ה

TEROUMA
Il est rappelé au Peuple d’Is-

raël les treize matériaux qu’ils 
doivent apporter en contribution : 
de l’or, de l’argent et du cuivre ; de 
la laine teinte en rouge, bleu, vio-
let ; du lin, des poils de chèvre, des 
peaux animales, du bois, de l’huile 
d’olive, des épices et des pierres 
précieuses, à partir desquels, dit 
D.ieu à Moché, «  ils Me feront un 
Sanctuaire et Je résiderai parmi 
eux ».
Moché reçoit, au sommet du Mont 
Sinaï, les instructions détaillées 
sur la façon de construire cette 
résidence pour D.ieu, de manière 
à ce qu’elle puisse être immédia-
tement démontée, transportée et 
réassemblée, au cours du voyage 
du peuple dans le désert.
Dans la chambre la plus intérieure 
du Sanctuaire, derrière un rideau 
tissé avec art, se trouvait l’Arche 
contenant les Tables de la Loi, gra-
vées des Dix Commandements. Sur 
le couvercle de l’Arche, se tenaient 
deux anges enlacés, en or pur. 
Dans la chambre extérieure, s’éle-
vait la Menorah à sept branches et 
était dressée la table sur laquelle 

étaient disposés «  les pains de  
proposition ».
Les trois murs du Sanctuaire 
étaient fixés à partir de qua-
rante-huit planches de bois. Cha-
cune d’elles était plaquée d’or et 
soutenue par une paire de socles 
en argent. Le toit était constitué 
de trois couvertures : a) des tapis-
series de lin et de laine multico-
lores, b) une couverture de poils de 
chèvre, c) une couverture de peaux 
de taureau et de Ta’hach. Devant 
le Sanctuaire était tendu un écran 
brodé, tenu par cinq piliers.
Autour du Sanctuaire et de l’au-
tel de cuivre, placé devant, des ri-
deaux de lin pendaient, soutenus 
par soixante piliers de bois, avec 
des crochets et des garnitures en 
argent, renforcés par des piquets 
en cuivre.

Pourquoi un Sanctuaire ?
La lecture de la Torah de cette se-
maine met en lumière le comman-
dement divin  : «  Construisez-Moi 
un Sanctuaire, et J’y résiderai ». Ce 
commandement soulève certaines 
questions. En effet, d’autres reli-

gions accordent une importance 
fondamentale à un lieu sacré où 
l’on prie et accomplit des rites rap-
prochant le fidèle de D.ieu.
Le Judaïsme, en revanche, repose 
sur un système de valeurs distinct. 
S’appuyant sur le verset : « Recon-
nais D.ieu dans toutes tes voies », 
nos Sages affirment que « c’est un 
court verset dont dépend toute la 
Torah ». En effet, l’essentiel du Ju-
daïsme ne se concentre pas uni-
quement sur la prière ou le culte, 
mais plutôt sur une conduite quo-
tidienne conforme à la Volonté 
divine. C’est pourquoi le Talmud 
et les écrits rabbiniques ultérieurs 
consacrent la majeure partie de 
leurs textes aux lois monétaires, 
aux relations familiales et à l’agri-
culture. Plutôt que mettre une 
plus grande emphase sur les rites 
effectués dans des lieux sacrés, le 
Judaïsme est une religion ancrée 
dans la vie quotidienne, invitant 
D.ieu à s’insérer dans les détails 
ordinaires de notre existence et 
démontrant comment ceux-ci 
peuvent être vécus en harmonie 
avec ses préceptes. Ainsi, quelle 

E D I T O

Suite en page 2

Articles et contenu réalisés par le Beth Loubavitch  |  8, rue Lamartine - 75009 Paris  |  Tél : 01 45 26 87 60  |  Fax : 01 45 26 24 37  |  www.loubavitch.fr  
chabad@loubavitch.fr  |  Association reconnue d’Utilité Publique, habilitée à recevoir les DONS et les LEGS • Directeur : Rav S. AZIMOV

ÎL
E-

D
E-

FR
A

N
C

E 

PR
O

V
IN

C
E

A partir du dimanche 15 fév.  |  Pose des Téfilines : 6h 56   Heure limite du Chema : 10h 32    Roch ‘Hodech Adar : mardi 17 et mercredi 18 février 2026

5786 / N° 21 
(59ème année)

CHABBAT
PARCHAT
TEROUMA
SAM. 21 FÉV. 2026
4 ADAR

Horaire d’entrée et sortie de 

CHABBAT TEROUMA
vendredi 20 fév. 

par ‘Haïm Chnéor Nisenbaum

Place à la joie  ! C’est sans nul doute ainsi que 
doit commencer cet éditorial. De fait, nous en-

trons cette semaine dans le mois d’Adar, nous nous 
approchons de la fête de Pourim à vive allure, et 
la joie, pure et absolue, est en tête de toutes nos 
préoccupations. Le mot de nos Sages est connu  : 
« Lorsqu’entre Adar, on multiplie la joie. » Depuis les 
événements historiques qui conduisirent à la fête 
de Pourim, il y a environ 2500 ans, cela a toujours 
paru une évidence. Au cœur des périodes de séré-
nité comme dans les pires tumultes, cette joie-là a 
toujours été, plus qu’un sentiment positif enviable, 
un véritable point d’ancrage. Le mois d’Adar reve-
nait, et tout en était transformé. Aujourd’hui, alors 
que les bruits de guerres et d’affrontements de tous 
types ne cessent de monter, nous ne pouvons que 
nous interroger  : y a-t-il place encore pour elle  ? 
Celle-ci renvoie à des images de bonheur, d’absence 
de contraintes, d’assurance du lendemain. Elle 
incarne ainsi une sorte de liberté inégalable, que 
rien ne peut remettre en cause car chacun la porte 

VIVE LA JOIE !

D
E

 L
A

 S
E

M
A

IN
E

D’après un enseignement du Rabbi de Loubavitch

Sortie : 19h 09ENTRÉE 18h 01

en soi. Autant d’idées et d’émotions auxquelles les 
troubles qui bouleversent la planète ne sont guère 
de nature à laisser une place quelconque. Dans un 
tel contexte, alors que chaque jour déroule son lot 
de cruautés et de violences, de quoi la joie est-elle 
le nom ?
C’est qu’il en existe des types très divers. Ainsi il est 
sans doute plus aisé et confortable d’éprouver une 
joie d’oubli. Proche de l’inconscience ou de l’in-
différence, son porteur choisit d’ignorer ce qui se 
passe autour de lui. Réfugié dans son cocon, il choi-
sit de ne ressentir que ce qui lui convient. Cette joie 
peut exister, elle n’est qu’artificielle faute d’enraci-
nement dans le réel. Mais une autre joie peut exis-
ter. Elle ne conduit pas à détourner le regard des 
choses dérangeantes. Bien au contraire, elle invite 
à en prendre pleine conscience afin de les transfor-
mer. Car cette joie-là est porteuse d’une force im-
mense. Celui qui la choisit, rempli d’enthousiasme, 
sait voir dans le monde le meilleur et parvient à 
le faire émerger. La joie d’Adar est de ce deuxième 
type. Changer le monde, un vieux rêve ? A partir de 
maintenant, une réalité, si nous le voulons.

Bordeaux	 	18.19
Deauville		 18.09
Grenoble	 	17.53
Lille		 17.55

Lyon		  17.56
Marseille		 17.57
Montpellier		 18.03
Nancy		  17.46
Nantes		  18.19

Nice		  17.49 
Rouen		  18.05
Strasbourg		 17.40
Toulouse		 18.13



•

LA
 S

ID
R

A
ét

ud
e 

du
  

R
A

M
BA

M

• DIMANCHE 15 FÉVRIER – 28 CHEVAT
Mitsva négative n° 10 : C’est l’interdiction de nous intéresser à 
l’idolâtrie et d’étudier ses pratiques. 
Mitsva négative n° 47 : C’est l’interdiction de laisser libre cours à 
nos pensées au point d’admettre des opinions contraires à celles 
enseignées par la Torah. 
Mitsva négative n° 60 : C’est l’interdiction de blasphémer le 
Grand Nom de l’Eternel. 
Mitsva négative n° 6 : C’est l’interdiction de servir les idoles. 
Mitsva négative n° 5 : C’est l’interdiction de nous prosterner de-
vant une idole. 
Mitsva négative n° 2 : C’est l’interdiction de fabriquer des idoles 
pour les servir.
Mitsva négative n° 3 : C’est l’interdiction de fabriquer des idoles 
destinées à être servies, même pour d’autres personnes et même 
si celui qui nous l’a demandé est un non-juif. 
Mitsva négative n° 4 : C’est l’interdiction de fabriquer des formes 
humaines en métal, pierre, bois et autres matières similaires, 
même si ce n’est pas dans le but de les adorer. 
Mitsva négative n° 15 : C’est l’interdiction d’entraîner (collective-
ment) d’autres personnes à pratiquer l’idolâtrie. 
Mitsva positive n° 186 : Il s’agit du commandement d’exterminer 
tous les hommes d’une ville passée à l’idolâtrie et de brûler la ville 
avec tout ce qui s’y trouve. 
Mitsva négative n° 23 : C’est l’interdiction de reconstruire une 
ville mise au ban. 
Mitsva négative n° 24 : C’est l’interdiction de profiter de tout ob-
jet d’une ville mise au ban. 
• LUNDI 16 FÉVRIER – 29 CHEVAT
Mitsva négative n° 16 : Il nous est interdit de séduire, c’est-à-dire, 
d’inciter un Juif à pratiquer l’idolâtrie.
Mitsva négative n° 17 : Il est interdit à la personne induite en 
erreur d’aimer le séducteur et de consentir à ses paroles, même s’il 
n’a pas agi en conséquence. 
Mitsva négative n° 18 : C’est l’interdiction qui a été faite à la per-
sonne séduite de faiblir dans son aversion envers le séducteur. 
Mitsva négative n° 19 : C’est l’interdiction pour la personne égarée 
d’assister le séducteur s’il se trouve dans une situation périlleuse.
Mitsva négative n° 20 : C’est l’interdiction qui a été faite à la per-
sonne égarée de plaider en faveur du séducteur, même s’il connaît 
un argument en sa faveur. 

Mitsva négative n° 21 : C’est l’interdiction qui a été faite à la per-
sonne égarée de taire toute charge à retenir contre le séducteur 
qu’elle connaît et qui pourrait contribuer à le punir. 
Mitsva négative n° 26 : C’est l’interdiction de prophétiser au 
nom d’une idole. 
Mitsva négative n° 28 : C’est l’interdiction d’écouter la prophétie 
d’un prophète parlant au nom d’une idole. 
Mitsva négative n° 27 : C’est l’interdiction selon laquelle il nous 
est défendu de faire une fausse prophétie. 
Mitsva négative n° 29 : Il nous est interdit d’avoir pitié du faux 
prophète, ni d’hésiter à le mettre à mort s’il prophétise au Nom 
de l’Eternel. 
Mitsva négative n° 14 : C’est l’interdiction de prêter serment en 
invoquant le nom d’une idole même dans nos relations avec des 
idolâtres. 
Mitsva négative n° 8 : C’est l’interdiction de nous livrer aux pra-
tiques idolâtres de l’esprit d’Ov. 
Mitsva négative n° 9 : C’est l’interdiction de nous livrer aux 
pratiques du Yide’oni qui constitue également une sorte de culte 
idolâtre. Voici en quoi il consiste : on prend l’os d’un oiseau dont 
le nom est « Yido’a », on le met dans la bouche, on brûle des aro-
mates, on fait des invocations et certains rites jusqu’à ce qu’on se 
trouve dans une sorte de léthargie et tombe en transes et qu’on 
prédise alors l’avenir.
Mitsva négative n° 7 : C’est l’interdiction de livrer une partie de 
nos enfants à l’idole connue comme à l’époque du don de la Torah 
sous le nom de Molèkh.
• MARDI 17 FÉVRIER – 30 CHEVAT
Mitsva négative n° 11 : Il nous est interdit de fabriquer une stèle 
auprès de laquelle on se rassemble pour l’honorer, même si on 
l’érige dans le but de servir l’Eternel.
Mitsva négative n° 12 : Il nous est interdit de faire des pierres 
taillées pour nous y prosterner même si cette prosternation est 
destinée à l’Eternel.
Mitsva négative n° 13 : Il nous est interdit de planter des arbres 
dans le Temple ou vers l’Autel pour le décorer ou l’embellir, même 
si c’est dans l’intention de servir D.ieu car c’est de cette manière 
que les idolâtres adoraient leurs dieux.
Mitsva positive n° 185 : Il s’agit du commandement de détruire 
tout culte et temple païen.
Mitsva négative n° 25 : Il nous est interdit d’augmenter notre 

Ex
tr

ai
t d

u 
Sé

fe
r 

H
am

it
sv

ot
 (M

aï
m

on
id

e)

La Sidra de la Semaine est une publication hebdomadaire éditée par “La Régie Lamartine” 102 Av. des Champs-Elysées - 75008 Paris | Directeur de la publication: Y. Benhamou
Impression: Wagram éditions : 8, rue Salvador Allende - 95870 Bezons | Tiré à 25.000 exemplaires Diffusé par e-mail à 28.000 ex | ISSN 1762 - 5440

Une étude quotidienne 
instaurée par le Rabbi 

pour l’unité du peuple juif

D
E

 L
A

 S
E

M
A

IN
E

que soit la situation ou l’activité d’un in-
dividu, il peut servir D.ieu.
Telle est la signification profonde des 
mots «  D.ieu est Un  » dans le Chema  : 
non seulement il n’existe qu’un seul 
D.ieu, mais D.ieu est uni à chaque aspect 
de l’existence. La loi juive énonce des di-
rectives qui nous permettent d’exprimer 
cette unité en vivant notre vie en rela-
tion avec Lui.
Dès lors, pourquoi un Sanctuaire est-il 
nécessaire ? Si « toute la terre est rem-
plie de Sa gloire » et que nous pouvons 
nous relier à Lui en toute circonstance, 
pourquoi doit-il exister un lieu spécial 
désigné comme Son Sanctuaire ?
Ces questions peuvent être abordées en 
se concentrant sur un verset de notre li-
turgie qui exprime notre regret de ne pas 
avoir l’opportunité de « monter, paraître 
et nous prosterner devant Toi ». Certes, il 
est vrai que nous ne pouvons pas accé-
der au Mont du Temple ni nous tenir de-
vant la présence révélée de D.ieu, mais 
pourquoi ne pourrions-nous pas nous 
incliner devant Lui ?
En réalité, nos prières évoquent une 
manière radicalement différente de se 
prosterner. Lorsqu’un Juif se rendait au 
Temple, il ne choisissait pas de s’incli-
ner en signe d’hommage envers D.ieu 
par simple volonté. Il s’inclinait parce 
qu’il n’avait pas d’autre alternative. Sa 
conscience divine était si intense et 
écrasante qu’elle le faisait littéralement 
tomber à terre. Il ne pouvait plus rester 

debout  ; il se prosternait alors, perdant 
toute conscience de son identité person-
nelle.
Par la suite, lorsqu’il retournait chez 
lui, il n’était plus la même personne. Le 
contact direct avec D.ieu qu’il avait ex-
périmenté à Yerouchalayim l’inspirait 
à intégrer la Divinité dans sa vie quo-
tidienne. Cependant, cette influence 
ne perdurait pas indéfiniment. C’est 
pourquoi la Torah nous ordonne d’effec-
tuer un pèlerinage à Yerouchalayim au 
moins trois fois par an. 
L’objectif de la Torah ne réside pas dans 
le fait de rester dans le Temple. En effet, 
le dessein de la création n’est pas que 
nous soyons submergés par la Divinité. 
Au contraire, son but premier est le ser-
vice  : il s’agit de rendre le monde divin 
en nous engageant pleinement dans 
tous les aspects de l’expérience mon-
daine et en exprimant la divinité au sein 
de ces sphères. 
Afin de faciliter cette démarche, un lieu 
unique a été établi où la présence di-
vine se manifestait clairement, offrant 
ainsi à l’individu une source d’inspira-
tion pour insuffler cette divinité dans 
son vécu ordinaire. La Torah prescrit 
donc l’édification d’un Sanctuaire, non 
pas comme une finalité en soi, mais 
comme un moyen visant à développer 
une conscience globale et profonde de 
la divinité.
C’est pour cette raison que, même à 
l’époque du Machia’h, lorsque « la terre 

sera remplie de la connaissance de D.ieu 
comme les eaux couvrent le fond des 
océans », le Temple sera reconstruit. En 
effet, l’un des signes distinctifs permet-
tant d’identifier le Machia’h sera sa ca-
pacité à rebâtir cet édifice.
À cette époque, l’unicité de D.ieu se 
manifestera à travers toute l’existence  ; 
néanmoins, la nature de cette révélation 
au sein du Temple sera plus puissante 
et plus saisissante. C’est à partir de ce 
lieu que nous puiserons l’énergie et la 
conscience nécessaires pour apprécier 
la Divinité dans tous les éléments de 
l’existence.
Il ne s’agit pas uniquement d’une pers-
pective futuriste. Le prophète Ézé-
kiel qualifie l’étude de la structure du 
Temple comme une «  construction de 
la Maison de D.ieu  », et plusieurs fi-
gures majeures du Judaïsme ont ap-
pelé à renforcer l’étude de ce sujet en 
notre temps, bien qu’il n’existe aucune 
possibilité concrète de reconstruire ef-
fectivement cet édifice. Car lorsqu’une 
personne étudie ce qui concerne le 
Temple, elle dépasse l’apprentissage 
d’une simple structure historique da-
tant de plusieurs siècles  : elle participe 
spirituellement à son édification et agit 
ainsi comme un catalyseur favorisant sa 
révélation dans le monde. De surcroît, 
il ne s’agit pas seulement d’un espoir 
lointain, mais bien d’une anticipation 
d’une réalité qui va se dévoiler de façon  
imminente.



•

Avraham Rotenberg était un ‘Hassid de Gour  ; il n’était 
pas Loubavitch mais, après son mariage, il partit ha-

biter quelques années dans une maison appartenant à 
la grand-mère de son épouse, dans le quartier de Crown 
Heights à Brooklyn. Il lui arrivait souvent d’aller compléter 
un Minyane (prière nécessitant la présence de dix Juifs) 
car la communauté n’était pas très grande à l’époque ou 
même d’assister aux réunions ‘hassidiques dans la grande 
synagogue Loubavitch du 770 Eastern Parkway à Brooklyn. 
Il comprenait le yiddish et pouvait donc apprécier pleine-
ment les discours du Rabbi.
Un jour, il assista à un incident qui l’impressionna profon-
dément. Durant l’une de ces réunions en été, alors qu’à 
cause des vacances et de la chaleur suffocante, il n’y avait 
que très peu de monde dans la synagogue, un des épiciers 
bien connus du quartier, Yankel Lipsker s’était approché du 
Rabbi et avait demandé une bénédiction pour un de ses 
amis qui traversait une période difficile  : il était criblé de 
dettes. Le Rabbi était connu pour son grand amour du pro-
chain et Yankel était persuadé que le Rabbi donnerait ins-
tantanément sa bénédiction pour aider son ami à se sortir 
de cette situation fâcheuse. Mais, à son grand étonnement, 
le Rabbi haussa le ton et remarqua : « Pourquoi s’est-il en-
detté ? Pourquoi ne se suffit-il pas de son salaire ? Pourquoi 
a-t-il emprunté de l’argent  ? Pourquoi ne se contente-t-il 
pas de ce que D.ieu lui donne directement ? ».
Avraham Rotenberg entendit parfaitement cette conver-
sation et, conformément à l’enseignement du Baal Chem 
Tov comme quoi, puisqu’il avait assisté à cela, il devait 
en prendre une leçon, il réfléchit. En rentrant chez lui, il 
en discuta avec son épouse et tous deux décidèrent que, 
puisqu’ils étaient au début de leur vie commune, ils par-
tiraient d’un bon pied et ne contracteraient jamais d’em-
prunt. Il travaillait, elle travaillait et, bien qu’ils ne soient 
vraiment pas riches, réussiraient à élever dignement leurs 
nombreux enfants sans jamais emprunter d’argent. 
Ils habitaient maintenant à Bné Brak en Israël.

Arriva le moment tant attendu du mariage de leur premier 
enfant, puis du deuxième, du troisième… Pour le sixième, il 
ne leur restait vraiment plus un sou et tous leurs amis leur 
conseillèrent d’agir comme tout le monde dans le pays  : 
emprunter. « Pas question ! Je me suis promis de ne jamais 
emprunter ! ».
Mais son compte en banque était vidé par les mariages pré-
cédents et il ne voyait même pas comment payer à l’avance 
le car qui devait amener les amis de son fils invités au ma-
riage sans compter, les fleurs, l’orchestre, le photographe... 
Au matin, il accompagna son fils prier à la petite synagogue 
des ‘Hassidim de Gour sur la rue Ben Zakaï : comme c’est la 
coutume chez ces ‘Hassidim, le fiancé portait déjà le Spo-
dek, le haut chapeau en fourrure que d’autres ne portent 
qu’à partir du moment du mariage proprement dit. Perdu 
dans ses soucis, il fut cependant étonné qu’un ‘Hassid de 
Loubavitch qu’il ne connaissait pas l’aborde. Il s’agissait de 
Rav Moché Yaroslavsky qui lui annonça tout de go :
- Je vois que ton fils va se marier aujourd’hui puisqu’il porte 
le Spodek et j’ai une enveloppe pour toi !
- Une enveloppe ? Pour moi ? Mais je ne vous connais pas !
- Voilà ! Je reviens à l’instant de New York. Dès que je suis 
sorti de l’aéroport, je suis allé m’immerger dans le Mikvé 
(bain rituel) pour me purifier et maintenant je vais prier. Il 
y a deux jours, je suis entré en Ye’hidout (entrevue privée) 
chez le Rabbi et, à la fin de l’entretien, il a sorti de son tiroir 
une enveloppe remplie de billets en me recommandant 
que, dès mon arrivée en Terre sainte, je la remette à un Juif 
qui marierait son fils le jour-même ! En voyant que ton fils 
portait le Spodek, j’ai compris qu’il se mariait aujourd’hui et 
je te remets donc l’enveloppe du Rabbi !
Rav Rotenberg dansa à ce mariage comme il n’avait jamais 
dansé de sa vie : non seulement parce qu’il pouvait s’acquit-
ter de toutes les dépenses mais parce qu’il savait que D.ieu 
dansait avec lui !

Rav Shneor Ashkenazi
Traduit par Feiga Lubecki

La Sidra de la Semaine est une publication hebdomadaire éditée par “La Régie Lamartine” 102 Av. des Champs-Elysées - 75008 Paris | Directeur de la publication: Y. Benhamou
Impression: Wagram éditions : 8, rue Salvador Allende - 95870 Bezons | Tiré à 25.000 exemplaires Diffusé par e-mail à 28.000 ex | ISSN 1762 - 5440

R E C I T

DES DETTES ? MOI JAMAIS !

fortune avec quelque objet en rapport avec le culte païen.
Mitsva négative n° 22 : Il nous est interdit de tirer profit des ornements 
dont sont parées les idoles.
Mitsva négative n° 48 : Il nous est interdit de conclure une alliance avec 
les hérétiques et de les laisser pratiquer tranquillement leur hérésie. Il s’agit 
des sept peuples.
Mitsva négative n° 50 : Il nous est interdit d’accorder grâce aux idolâtres 
et de louer toute chose qui leur soit propre.
Mitsva négative n° 51 : Il nous est interdit de permettre à des idolâtres 
de venir habiter dans notre pays pour que nous ne soyons pas habités par 
leur hérésie.
Mitsva négative n° 30 : Il nous est interdit d’imiter les coutumes des in-
croyants et de nous comporter selon leurs habitudes, même pour l’habille-
ment et les réunions sociales.
Mitsva négative n° 33 : Il nous est interdit de nous livrer à la divination.
Mitsva négative n° 31 : Il nous est interdit de pratiquer des enchante-
ments.
Mitsva négative n° 32 : Il nous est interdit d’adapter notre comportement 
aux périodes fixées en fonction des astres en disant par exemple, « au-
jourd’hui, c’est un jour propice à tel acte et nous l’accomplirons ».
• MERCREDI 18 FÉVRIER – 1er ADAR
Mitsva négative n° 35 : C’est l’interdiction qui nous a été faite d’employer 
des charmes, c’est-à-dire de prononcer des paroles en faisant croire qu’elles 
ont des effets bienfaisants ou nuisibles. 
Mitsva négative n° 38 : C’est l’interdiction qui nous a été faite de deman-
der des informations aux morts. 
Mitsva négative n° 36 : Il est interdit d’aller interroger un nécromancien 
et de lui demander conseil.

Mitsva négative n° 37 : C’est l’interdiction d’interroger un Yide’oni et de 
lui demander un renseignement. 
Mitsva négative n° 34 : C’est l’interdiction de pratiquer la magie. 
Mitsva négative n° 43 : Il est interdit de se raser les tempes, ainsi qu’il est 
dit : « Ne taillez pas en rond les extrémités de votre chevelure ». 
Mitsva négative n° 44 : C’est l’interdiction de nous raser la barbe, laquelle 
se compose de cinq parties : la mâchoire supérieure droite, la mâchoire 
supérieure gauche, la mâchoire inférieure droite, la mâchoire inférieure 
gauche et le menton. 
Mitsva négative n° 40 : C’est l’interdiction qui a été faite aux hommes de 
revêtir des parures féminines. 
Mitsva négative n° 39 : C’est l’interdiction qui a été faite aux femmes de 
porter des habits d’hommes et de se parer de leurs bijoux. 
Mitsva négative n° 41 : C’est l’interdiction d’imprimer sur notre corps une 
marque quelconque, qu’elle soit bleue, rouge ou de n’importe quelle cou-
leur, à la manière des idolâtres. 
Mitsva négative n° 45 : C’est l’interdiction de nous taillader le corps, 
comme le font les idolâtres.
Mitsva négative n° 171 : C’est l’interdiction de tondre les cheveux de la 
tête, en l’honneur d’un mort.
• JEUDI 19 FÉVRIER – 2 ADAR
• VENDREDI 20 FÉVRIER – 3 ADAR
• SAMEDI 21 FÉVRIER – 4 ADAR
Mitsva positive n° 73 : Il s’agit du commandement qui nous a été enjoint 
de se confesser devant D.ieu de toute faute que l’on a commise, [aussi bien] 
lorsqu’on apporte un sacrifice que lorsqu’on n’apporte pas de sacrifice. Ainsi 
qu’il est dit : « Et ils confesseront les fautes qu’ils ont commises ».



LA
 S

ID
RA

LA HALAKHA
de la semaine

Qu’est-ce que le Pidyone Habène 
(rachat du premier-né) ?

Si une femme juive met au monde un Bekhor, garçon pre-
mier-né, celui-ci doit être « racheté » au Cohen pour la somme 
symbolique de cinq pièces d’argent pur (évaluée actuellement 
à 96 ou même 102 grammes). Le père donne cette somme au 
Cohen de façon définitive et non symbolique au cours d’un 
repas de Mitsva où il présente l’enfant sur un coussin placé 
sur un plateau en argent, entouré de bijoux, pour rehausser 
sa valeur.
Si l’enfant est né par césarienne, il n’a donc pas ouvert la ma-
trice et ne sera pas racheté. Le second garçon n’est pas non 
plus considéré comme Bekhor puisqu’il n’est pas le premier, 
même s’il naît de façon normale.
Les Cohanim et Leviim (membres de la tribu de Lévi) n’ont 
pas l’obligation de racheter leurs fils premiers-nés. Une fille 
de Cohen ou de Lévi est elle aussi exemptée de l’obligation 
de Pidyone Habène. Si une non-Juive enceinte s’est convertie 
correctement au judaïsme, son fils premier-né sera considéré 
comme Bekhor et devra être racheté.
C’est au père qu’incombe la Mitsva de procéder au Pidyone 
Habène. Si celui-ci n’a pas été effectué en son temps – c’est-à-
dire à partir du 31ème jour de la vie de l’enfant – celui-ci devra y 
procéder une fois arrivé à l’âge adulte.

F.L. (d’après Rav Yossef Ginsburgh – Si’hat Hachavoua N° 2038)

Attention : ce feuillet ne peut pas être transporté dans le domaine public pendant le Chabbat.

LEADER CASH

 Paris 16è : 86 rue d'Auteuil - CC Les Belles Feuilles
 Paris 17è : 13 rue Brémontier
                             40 rue Guersant
 Paris 19è : 82 rue Petit
 92300 Levallois : 81 rue Jules Guesde
 93220 Gagny : 71 Avenue Henri Barbusse
 94410 S. Maurice : 56 bis Av.du Ml de Lattre de Tassigny
 13013 Marseille : 13 Bd des Tilleuls (du dimanche au jeudi de 8h à 20h)

Du choix et des prix bas !
MAGASINS CASHER AU SERVICE DE LA COMMUNAUTÉ

  Ouvert du dimanche au jeudi de 8h à 21h - Le vendredi de 8h jusqu'à 1h avant Chabbat

Nouveau

Prise de RDV : 
Feivel Basanger
01 41 83 19 23 
06 21 65 58 71

32-36 rue de Stalingrad
93310 Le Pré S. Gervais

LE NUMERO
DE LA 
COMMUNAUTÉ1

Service  
Porte à Porte 

 sur présentation de la Sidra‒ 8 €

A 3mn de la Porte de Pantin
CONTROLE TECHNIQUE AUTOMOBILE

Contrôle 
Technique 

moto

NOUVEAU  !!

VENTE · LOCATION · GESTION · VIAGER 
LOCAUX COMMERCIAUX

Estimation offerte sous 48h  
sur tout Paris et proche banlieue

o p t i m u m @ o r p i . c o m

Orpi Optimum 
Rudy HAROSCH

87 rue de Crimée - Paris 19e

Tél : 01.42.00.02.02

3 Agences à votre service 
Marais - Buttes Chaumont - Jourdain/Belleville

SOLUTION
NUMÉRIQUE 
SECURITE

01 80 91 59 14
Caméra &
Vidéo-Surveillance
 
Alarme &
Télésurveillance 

Contrôle d’accès &
Interphonie
 
Serrurerie &
Portes blindées

Store, Volet &
Rideau métallique

INSTALLATION, MAINTENANCE & DÉPANNAGE

Nous recrutons  

des commerciaux


