
LA
 S

ID
RA

ב"ה

BECHALA’H
A peine a-t-il permis aux Enfants d’Is-
raël de quitter l’Egypte que le Pha-
raon se lance à leur poursuite pour les 
obliger à revenir. Le peuple hébreu se 
trouve pris au piège, entre les armées 
égyptiennes et la mer. D.ieu dit à Mo-
ché de lever son bâton au-dessus de 
l’eau et la mer s’ouvre pour permettre 
au Peuple juif de passer puis elle se 
referme sur les assaillants égyptiens. 
Les Enfants d’Israël entonnent un 
chant de louange et de gratitude à 
l’égard de D.ieu.
Dans le désert, le peuple souffre de 
faim et de soif et se plaint sans cesse 
à Moché et Aharon. D.ieu adoucit mi-
raculeusement les eaux amères de 
Mara et par la suite, Moché fait jaillir 
de l’eau d’un rocher, en le frappant 
de son bâton. Grâce à son mérite, la 
Manne tombe du ciel, chaque ma-
tin avant l’aube, et des cailles appa-
raissent, chaque soir, dans le camp 
d’Israël.
Les Enfants d’Israël reçoivent l’ins-
truction de ramasser, chaque vendre-
di, une double portion de la Manne, 
puisqu’elle ne tombera pas le Chab-
bat, décrété par D.ieu comme jour de 
repos. Certains désobéissent, veulent 
en ramasser le septième jour mais n’en 
trouvent pas. Aharon préserve une pe-

tite quantité de Manne dans une fiole, 
comme témoignage pour les généra-
tions futures. 
A Refidim, le peuple est attaqué par 
Amalek qui est vaincu grâce aux 
prières de Moché et une armée levée 
par Yehochoua.

Les miracles de la sortie d’Égypte
La Paracha de cette semaine relate 
plusieurs miracles survenus au Peuple 
juif après son exode d’Égypte, par-
mi lesquels la séparation de la mer 
et l’anéantissement des Égyptiens, 
l’adoucissement des eaux de Mara, la 
manne, les cailles, le puits d’eau ac-
compagnant les Hébreux dans le dé-
sert, ainsi que la défaite d’Amalek lors 
d’une bataille.
Le fait que la Torah regroupe tous 
ces miracles dans une seule portion 
semble indiquer qu’ils partagent 
un lien commun. Toutefois, cette 
connexion demeure difficile à appré-
hender. En apparence, il s’agit d’évé-
nements distincts et différents.
Une interrogation supplémentaire 
peut être formulée à partir du com-
mentaire de Rachi au début de la 
Parachat Yitro. Rachi s’interroge sur 
ce qui a motivé Yitro à se rapprocher 
des Hébreux et répond : la séparation 

de la Mer Rouge et le combat contre 
Amalek. De même, concernant un 
autre verset, Rachi explique que ce 
sont les miracles de la manne et du 
puits qui l’ont incité. Mais pourquoi 
ces miracles ont-ils davantage im-
pressionné Yitro que les Dix Plaies 
ou les autres prodiges accomplis par 
D.ieu en Égypte ?
Par ailleurs, le terme « Torah » signi-
fie «  instruction  ». Ainsi, chaque ré-
cit relaté dans la Torah vise à nous 
transmettre une leçon pour notre 
service divin. Quelle instruction pou-
vons-nous donc tirer du récit de ces 
miracles ?
La résolution de ces interrogations 
repose sur la compréhension que 
les trois miracles – la séparation de 
la Mer Rouge, la manne, et la guerre 
contre Amalek – revêtent un carac-
tère universel dont la signification de-
meure intemporelle.
Concernant la séparation de la Mer 
Rouge, il est expliqué que cet événe-
ment constituait l’une des prépara-
tions indispensables au Don de la To-
rah, ce qui lui confère une pertinence 
continue. C’est pourquoi nous évo-
quons quotidiennement ce miracle 
dans nos prières.
Quant à l’importance perpétuelle de 

E D I T O

Suite en page 2

Articles et contenu réalisés par le Beth Loubavitch  |  8, rue Lamartine - 75009 Paris  |  Tél : 01 45 26 87 60  |  Fax : 01 45 26 24 37  |  www.loubavitch.fr  
chabad@loubavitch.fr  |  Association reconnue d’Utilité Publique, habilitée à recevoir les DONS et les LEGS • Directeur : Rav S. AZIMOV

ÎL
E-

D
E-

FR
A

N
C

E 

PR
O

V
IN

C
E

A partir du dimanche 25 janv.  |  Pose des Téfilines : 7h 23   Heure limite du Chema : 10h 46    Fin de Kidouch Levana : toute la nuit du dimanche 1er au lundi 2 février

5786 / N° 18 
(59ème année)

CHABBAT
PARCHAT
BECHALA’H
CHABBAT CHIRA

SAM. 31 JANV. 2026
13 CHEVAT

Horaire d’entrée et sortie de 

CHABBAT BECHALA’H
vendredi 30 janv. 

par ‘Haïm Chnéor Nisenbaum

1950. L’année paraît si ancienne aujourd’hui, seu-
lement cinq ans après les horreurs de la guerre. 
Le judaïsme commence à peine à se reconstruire, 
surmontant les terribles épreuves vécues. L’Amé-
rique est alors un de ces lieux où les survivants de 
l’Europe dévastée ont trouvé refuge. C’est là que 
s’est installé Rabbi Yossef Its’hak Schneersohn, 
le précédent Rabbi de Loubavitch, et c’est de là 
qu’il lance son célèbre appel : « Je suis venu pour 
dire que l’Amérique n’est pas différente ! » A New 
York, dans ce nouveau monde, il affirme que le 
judaïsme est éternel et qu’il appartient à chacun 
de le vivre pleinement. En ce temps-là, c’est une 
déclaration littéralement révolutionnaire, nul ne 
sait encore ce qu’il en adviendra. Le 10 Chevat 
5750, Rabbi Yossef Its’hak quitte ce monde et tous 
de s’interroger : que sera l’avenir ?
Son gendre, Rabbi Mena’hem Mendel Schneer-
son, est là. Il ne prétend à rien, ne demande 
rien, mais sa seule présence l’impose. Toute la  

ETERNEL 10 CHEVAT

D
E

 L
A

 S
E

M
A

IN
E

D’après un enseignement du Rabbi de Loubavitch

Sortie : 18h 37ENTRÉE 17h 26

communauté l’en prie. Cela prend du temps mais 
il finit par l’accepter : il sera le successeur de son 
beau-père, le septième Rabbi de Loubavitch. C’est 
alors que commence une nouvelle époque. Une 
nouvelle génération monte dans le peuple juif et, 
pour elle, il faut ouvrir de nouvelles portes, des 
voies d’accès ignorées jusque-là qui redonneront 
au judaïsme un véritable droit de cité. Ainsi, dans 
le monde entier, synagogues et maisons d’étude 
vont se mettre à refleurir. Ainsi, partout, des Juifs 
vont retrouver des chemins qu’ils avaient pu 
croire effacés par l’histoire. Peu à peu, sur toute la 
planète, les paroles de la Torah se font entendre 
et apportent à un monde désemparé un message 
et une direction.
Nous sommes les héritiers de tout cela. Le 10  
Chevat tombe cette semaine. Ce n’est pas une 
date commémorative parmi tant d’autres. C’est 
l’anniversaire d’une renaissance. A nous de conti-
nuer l’œuvre. A nous d’y apporter le meilleur de 
nous-mêmes, par nos actes du quotidien, notre 
fidélité à l’éternel et notre confiance en l’avenir, 
jusqu’à la venue du Machia’h.

Bordeaux	 	17.49
Deauville		 17.34
Grenoble	 	17.23
Lille		 17.18

Lyon		  17.25
Marseille		 17.29
Montpellier		 17.34
Nancy		  17.12
Nantes		  17.47

Nice		  17.21 
Rouen		  17.30
Strasbourg		 17.06
Toulouse		 17.44

TOU BICHEVAT (nouvel an des arbres) : lundi 2 février 2026



•

LA
 S

ID
R

A
ét

ud
e 

du
  

R
A

M
BA

M

• DIMANCHE 25 JANVIER – 7 CHEVAT
Mitsva négative n°195 : Il nous est interdit de manger comme 
un glouton et de boire comme un buveur.
Mitsva positive n°37 : Il s’agit de l’ordre qui nous a été or-
donné que les prêtres doivent se rendre impurs pour ceux de 
leurs proches (décédés) qui sont énumérés dans la Torah.
• LUNDI 26 JANVIER – 8 CHEVAT
Mitsva négative n°168 : C’est l’interdiction faite au Grand 
Prêtre de se rendre impur, même pour ses proches parents 
[défunts].
• MARDI 27 JANVIER – 9 CHEVAT
Mitsva négative n°167 : C’est l’interdiction faite au Grand 
Prêtre de se trouver sous le même toit qu’un cadavre.
• MERCREDI 28 JANVIER – 10 CHEVAT
• JEUDI 29 JANVIER – 11 CHEVAT
Mitsva négative n° 166 : C’est l’interdiction pour un simple 
prêtre de se rendre impur au contact d’autres morts que les 
proches parents mentionnés dans la Torah.
• VENDREDI 30 JANVIER – 12 CHEVAT
Mitsva positive n° 173 : C’est le commandement nous incom-
bant de nommer un roi choisi parmi Israël qui unifiera notre 
nation et nous gouvernera.
Mitsva négative n° 362 : C’est l’interdiction qui nous a été 
faite de nommer [comme roi ou à toute position d’autorité] 

sur le peuple juif un prosélyte, comme il est dit : « tu ne pour-
ras pas nommer un homme étranger ».
Mitsva négative n° 364 : C’est l’interdiction qui a été faite au 
roi d’avoir beaucoup de femmes. 
Mitsva négative n° 363 : C’est l’interdiction qui a été faite au 
roi d’entretenir beaucoup de chevaux. 
Mitsva négative n° 365 : C’est l’interdiction qui a été faite au 
roi d’avoir trop d’argent et d’or
• SAMEDI 31 JANVIER – 13 CHEVAT
Mitsva positive n° 187 : C’est le commandement nous incom-
bant de détruire et de passer au fil de l’épée les sept peuples 
car ils furent les fondateurs de l’idolâtrie.
Mitsva négative n° 49 : C’est l’interdiction qui nous a été faite 
de ne laisser vivre aucun homme des sept peuples afin que ces 
peuples ne corrompent pas les autres hommes et qu’ils ne les 
induisent pas à se livrer à l’idolâtrie. 
Mitsva positive n° 188 : C’est le commandement nous incom-
bant d’exterminer la descendance d’Amalek. 
Mitsva positive n° 189 : C’est le commandement nous incom-
bant de nous rappeler ce qu’Amalek nous fit en nous attaquant 
sans provocation.
Mitsva négative n° 59 : C’est l’interdiction qui nous est faite 
d’oublier ce que nous ont fait les descendants d’Amalek.

Ex
tr

ai
t d

u 
Sé

fe
r 

H
am

it
sv

ot
 (M

aï
m

on
id

e)

La Sidra de la Semaine est une publication hebdomadaire éditée par “La Régie Lamartine” 102 Av. des Champs-Elysées - 75008 Paris | Directeur de la publication: Y. Benhamou
Impression: Wagram éditions : 8, rue Salvador Allende - 95870 Bezons | Tiré à 25.000 exemplaires Diffusé par e-mail à 28.000 ex | ISSN 1762 - 5440

Une étude quotidienne 
instaurée par le Rabbi 

pour l’unité du peuple juif

D
E

 L
A

 S
E

M
A

IN
E

la manne, elle découle clairement du com-
mandement divin d’en réserver une portion 
en tant que « souvenir pour vos générations 
futures  », afin que nous restions constam-
ment conscients que la Providence divine 
assure notre subsistance. En conséquence, 
le Choul’han Arou’h recommande de réciter 
chaque jour le passage relatif à la manne.  
De même, le conflit avec Amalek est dé-
crit comme se perpétuant «  de généra-
tion en génération ». De nombreux érudits 
considèrent que la Mitsva de se souvenir 
d’Amalek nous incombe en tout temps et, 
pour cette raison, il est d’usage de rappeler 
Amalek quotidiennement au cours de la lec-
ture des « Six Souvenirs ». 
Le lien entre ces trois miracles peut être ana-
lysé dans le cadre du Cantique chanté après 
la traversée de la Mer Rouge, qui exprime 
notre louange à D.ieu ainsi que notre grati-
tude pour nous avoir délivrés des Égyptiens. 
Toutefois, ce Cantique évoque également la 
rétribution infligée aux Égyptiens ainsi que 
la mort qu’ils ont subie. En apparence, une 
question se pose : pourquoi est-il nécessaire 
de mentionner les non-juifs  ? Pourquoi le 
Cantique ne se concentre-t-il pas exclusive-
ment sur les Juifs ?
La mention des nations non-juives s’avère 
néanmoins indispensable, car l’objectif de 
ce chant ne réside pas dans la glorification 
du Nom de D.ieu dans les sphères spiri-
tuelles ni dans l’expression de Son amour 
envers les âmes du Peuple juif. Il s’agit plu-
tôt de louer Sa puissance et Sa majesté dans 
le monde matériel, tout en reconnaissant le 
lien qui unit D.ieu aux Juifs en tant que na-
tion unique. Bien qu’ils soient « un agneau 
au milieu de soixante-dix loups », D.ieu as-
sure leur protection contre tout danger et 
accomplit pour eux des miracles.
Ce contexte constitue le cadre de la révé-
lation finale selon laquelle, à la conclusion 
du chant, «  D.ieu règnera éternellement  ». 
Cette Souveraineté divine se manifestera 
alors à travers le monde entier. À propos de 
ce verset, le Midrach commente : « Bien que 
Tu existes depuis toujours, Ton trône n’était 
pas établi ni connu dans Ton univers jusqu’à 
ce que Tes enfants entonnent ce chant  ». 
Lors de la séparation de la Mer Rouge, la 
Puissance divine investie et incarnée dans 

le monde fut révélée ouvertement, offrant 
ainsi la potentialité d’apercevoir la Divinité 
en chaque élément de l’univers. Par la réci-
tation du chant par les Juifs, ils ont favorisé 
la reconnaissance effective de la Souverai-
neté divine sur le monde.
Afin de manifester la révélation de « Et D.ieu 
régnera pour toujours  » dans le monde en 
général, il est impératif que l’individu in-
tègre préalablement la conscience de la 
Souveraineté divine au sein même de sa 
propre conscience. Il doit reconnaître que la 
royauté de D.ieu englobe l’intégralité de son 
existence.
Tel est le message véhiculé par la manne : la 
subsistance d’une personne émane directe-
ment de D.ieu, et uniquement de Lui. Même 
lorsque le Juif doit travailler pour subvenir 
à ses besoins et que d’autres intermédiaires 
interviennent, c’est en réalité D.ieu qui le 
soutient. Un Juif se situe fondamentalement 
au-delà des limites naturelles du monde. 
Même lorsqu’il s’abaisse et s’engage dans les 
réalités terrestres aux côtés des non-Juifs, 
il demeure intrinsèquement supérieur à 
la nature et est soutenu par une «  manne 
céleste  ». La prise de conscience que D.ieu 
gouverne son existence matérielle permet 
au Juif d’intérioriser sa reconnaissance de 
la Souveraineté divine. Puisque «  Il a placé 
le monde dans leur cœur », cette conscience 
rend possible cette souveraineté à l’échelle 
universelle. Cependant, certains obstacles 
entravent la manifestation complète de 
cette souveraineté, obstacles qui doivent 
être éliminés pour que cette révélation soit 
complète. Tel est l’objectif du combat contre 
Amalek. Nos Sages commentent  : « D.ieu a 
juré que ni Son nom ni Son trône ne seront 
complets tant que le nom d’Amalek ne sera 
pas entièrement effacé ». Ainsi, Amalek in-
carne l’antithèse de la Souveraineté divine. 
Puisque l’expression de cette souveraineté 
constitue un concept d’importance éter-
nelle, la négation d’Amalek, qui entrave 
cette expression, demeure également d’une 
pertinence constante. Sur le plan individuel, 
la qualité attribuée à Amalek renvoie à une 
froideur dans le service de D.ieu. Concer-
nant le verset « Souviens-toi de ce que t’a fait 
Amalek... lorsque tu sortais d’Égypte, com-
ment il t’a rencontré en chemin...  », le Mi-

drach explique que le mot hébreu « Kar’ha », 
habituellement traduit par «  il t’a rencon-
tré », peut aussi être interprété comme « il 
t’a refroidi ». De même, nos Sages ont relevé 
une équivalence numérique entre Amalek 
et le mot « Safek », signifiant « doute ».
Amalek symbolise ainsi ce potentiel qui 
suscite des doutes dans notre esprit et at-
ténue notre enthousiasme après avoir été 
témoins des miracles accompagnant notre 
exode personnel hors d’Égypte. Il engourdit 
la sensibilité du Juif face à la providence 
par laquelle D.ieu gouverne nos vies. Par 
conséquent, pour que la Souveraineté di-
vine puisse se manifester pleinement, il est 
nécessaire qu’Amalek soit anéanti. 
Sur la base de ce qui précède, il est possible 
de comprendre pourquoi ce sont les récits 
des miracles, notamment la division de la 
mer et le conflit avec Amalek, qui ont incité 
Yitro à se joindre au Peuple juif et à procla-
mer  : « Maintenant je sais que le Seigneur 
est supérieur à tous les dieux. »
Ainsi, après que Yitro eut pris connaissance 
des miracles tels que la séparation de la 
Mer Rouge, la manne, le puits et la guerre 
contre Amalek, il parvint à la conscience 
que la Souveraineté divine se manifeste 
dans chaque élément de l’existence. Il com-
prit la véritable nature de toutes les forces 
qui apparaissent comme des puissances 
dans ce monde, à savoir qu’elles ne sont 
en réalité que « une hache entre les mains 
du bûcheron  »  ; par conséquent, il renon-
ça totalement à l’idolâtrie. Cela s’applique 
à chaque Juif. Bien que nous vivions dans 
un monde matériel, au sein d’un environne-
ment composé de non-Juifs, apparemment 
régi par les forces de la nature, un Juif de-
meure connecté à D.ieu, qui contrôle ces 
forces naturelles. «  Le Gardien d’Israël ne 
dort ni ne sommeille  » et le protège d’une 
manière qui transcende les lois naturelles. 
En effet, les miracles constituent un élé-
ment ordinaire de la vie juive. Si une per-
sonne ne reconnaît pas ces miracles, c’est 
uniquement parce qu’elle garde les yeux 
fermés. Il n’existe aucune autre explication 
plausible. Lorsqu’un individu ouvre les yeux 
et réfléchit aux événements qui l’ont touché, 
il prend conscience des miracles évidents 
qui façonnent son existence.



Tout a commencé avec une initiative de Rav David Masin-
ter, émissaire du Rabbi à Johannesburg (Afrique du sud). 
Celui-ci a fait fabriquer des centaines de milliers de petites 
boîtes en plastique ayant la forme d’une arche – comme 
la célèbre arche de Noé afin d’inciter les gens à y glisser 
régulièrement des pièces pour une cause de bienfaisance. 
Il les surnomma ARK (Acts of Random Kindness), Arche 
de bonnes actions, comme pour rappeler que Noé avait 
pu sauver toute l’humanité et que nous pouvons agir de 
même. Avec l’accord des autorités de son pays, il les avait 
fait distribuer dans de nombreuses écoles, publiques et 
privées, afin d’encourager les enfants, tous les enfants, à 
donner la charité. En effet, selon de nombreuses autorités 
rabbiniques comme le Rambam, la charité incombe aussi 
aux non-Juifs qui ont le devoir d’établir des sociétés ba-
sées sur la justice sociale.
Il est aisé de comprendre l’impact de la charité, non seule-
ment sur celui qui reçoit et qui peut donc ainsi se nourrir 
mais aussi sur celui qui donne, qui prend ainsi l’habitude 
de s’intéresser aux autres et qui devient un donneur au 
lieu de rester passivement à s’imaginer que tout lui est dû.
Selon Rabbi Chnéor Zalman de Lyadi, le fait de donner 
de petites sommes mais de nombreuses fois affecte da-
vantage l’état du monde que de donner beaucoup en une 
seule fois. C’est en effet la multiplication de ces actes de 
charité qui purifie l’ambiance générale. Les enfants de 
chaque classe étaient ainsi invités à rapporter le contenu 
de leurs boîtes une fois par mois puis à décider ensemble 
à quelle cause charitable ils le distribueraient. D’une part, 
les sommes récoltées étaient plus importantes que prévu 
et, d’autre part, les enfants s’impliquaient passionnément 
dans cette nouvelle campagne.
Nous gardons toujours un stock de ces petites boîtes en 
plastique dans notre Beth ‘Habad (centre communau-
taire). Un jour, un de nos fidèles que je connais bien m’a 
demandé :
- J’ai un ami qui n’est pas juif. Il est très malade, à l’hôpital. 
Est-ce que je peux lui offrir une de ces boîtes ARK ?
- Bien sûr !
Il prit la boîte et j’oubliais complètement cet épisode.
Deux ans plus tard, mon ami organisa une conférence sur 

comment combattre la médisance et m’invita à participer.
Il y avait là des personnalités communautaires, des 
professionnels de la sécurité, des membres des forces an-
ti-terroristes du FBI, un professeur d’université, un journa-
liste influent etc.
Le professeur insista sur la puissance du langage à créer 
des narratifs et à former des cultures mais aussi sur la né-
cessité de protéger la société contre les discours de haine. 
Puis il raconta une histoire personnelle : deux ans aupara-
vant, il avait été hospitalisé à la suite d’une sévère attaque 
cardiaque et devait subir une opération à cœur ouvert. 
« J’étais alité, à peine conscient, proche de la fin… Soudain 
un de mes bons amis apparut et plaça une petite boîte 
jaune en plastique à côté de mon lit, en me demandant 
gentiment de prendre l’habitude tous les jours d’y glisser 
quelques pièces pour la charité. Je parvins à peine à le re-
mercier tout en me demandant ce que cela pourrait chan-
ger à ma situation. Le fait est que, depuis ce jour, je glisse 
de petites sommes pour la Tsedaka dans cette « arche de 
Noé » et c’est devenu un de mes rituels quotidiens que je 
partage avec ma fille ».
J’étais stupéfait : ce professeur était de fait l’ami du fidèle 
de notre synagogue.
Il ne savait pas que je me trouvais dans l’assistance et que 
j’étais à l’origine de cette initiative dans notre ville. Mais 
j’ai vu clairement que cette campagne de Tsedaka peut 
avoir un impact immense sur la société toute entière, de 
manières que nous ne pouvons même pas imaginer.
Mon ami nous a présentés l’un à l’autre à la fin de la 
conférence et ce professeur m’a confié qu’il était abso-
lument convaincu que cette petite boîte en plastique lui 
avait sauvé la vie.
C’est une petite action, il peut ne s’agir que de quelques 
centimes mais même un enfant peut l’accomplir et sur-
tout, chacun ressent profondément en soi son impact. 
Habituons-nous à donner, à faire donner et à rendre ainsi 
le monde meilleur, pièce après pièce.

Rav Lévi Greenberg - El Paso (Texas)
A Chassidisher Derher N° 163

traduit par Feiga Lubecki

ETI N C E LLES D E M AC H I A’ H

La Sidra de la Semaine est une publication hebdomadaire éditée par “La Régie Lamartine” 102 Av. des Champs-Elysées - 75008 Paris | Directeur de la publication: Y. Benhamou
Impression: Wagram éditions : 8, rue Salvador Allende - 95870 Bezons | Tiré à 25.000 exemplaires Diffusé par e-mail à 28.000 ex | ISSN 1762 - 5440

R E C I T

Lors du passage de la Mer Rouge, les Juifs, enfin définitivement 
sauvés de la cruauté égyptienne, entonnèrent le fameux cantique 

où ils proclamèrent (Ex. 15 : 1-2) : « C’est mon D.ieu et je le louerai ». 
Le Midrach précise  : « Chacun montre du doigt et dit ‘voici  !’  » En 
d’autres termes, la révélation divine qui intervint alors fut telle que 
les Juifs ne firent pas que la ressentir mais la virent concrètement. Le 
Midrach ajoute ensuite que ce sont les enfants qui « Le reconnurent 
en premier ».
Cette idée souligne l’importance de l’éducation. Nés en Egypte, élevés 
dans des conditions difficiles, les enfants de ce temps-là surent être 
ceux qui « reconnurent D.ieu ». De la même façon, en cette fin d’exil, 
il nous appartient, par l’éducation juive, de donner à nos enfants le 
moyen de vivre et d’agir ainsi.

(D’après Likoutei Si’hot, vol. II) H.N.

Des enfants porteurs d’avenir

UNE PETITE BOÎTE EN PLASTIQUE

VENTE · LOCATION · GESTION · VIAGER 
LOCAUX COMMERCIAUX

Estimation offerte sous 48h  
sur tout Paris et proche banlieue

o p t i m u m @ o r p i . c o m

Orpi Optimum 
Rudy HAROSCH

350 rue des Pyrénées - Paris 20e

Tél : 01.42.00.02.02

3 Agences à votre service 
Marais - Buttes Chaumont - Jourdain/Belleville



LA
 S

ID
RA

LA HALAKHA
de la semaine

Qu’est-ce que Tou BiChevat ?

Lundi 2 février 2026, c’est Tou BiChevat, le Roch Hachana, le nouvel 
an des arbres.
On ne récite pas la prière de Ta’hanoun (supplications).
Dimanche soir 1er février et lundi 2 février, on s’efforce de consom-
mer de nombreux fruits, en particulier ceux qui représentent la 
fierté de la Terre Sainte, qui sont cités dans le verset de la Torah : 
«  blé, orge, raisin, figue, grenade, olive et datte  ». Si possible, on 
mangera des caroubes ainsi que des fruits nouveaux qu’on n’a pas 
encore consommés cette année. On veillera à réciter les bénédic-
tions adéquates avant et après manger. On profitera de cette belle 
occasion pour tenir des réunions joyeuses et productives sur le plan 
des bonnes résolutions.
On aura soin de prélever les différentes dîmes (Trouma et Maas-
sère) sur les fruits provenant d’Israël.
La Torah compare l’homme à un arbre des champs : lui aussi est 
supposé produire des fruits, c’est-à-dire des Mitsvot, des bonnes ac-
tions. De même que le fruit peut produire des arbres qui produiront 
des fruits etc…, de même nos Mitsvot entraînent d’autres Mitsvot, 
encouragent d’autres Juifs à assumer leur judaïsme, à retrouver 
leurs racines et à s’enraciner dans un sol riche d’étude de la Torah 
et de pratique des Mitsvot. C’est ainsi que le Peuple juif se perpétue, 
se développe et produira d’autres fruits.
A Tou BiChevat, nous mangeons des fruits, nous « produisons » des 
fruits, nous plantons des graines de bonnes actions.

F.L.

Attention : ce feuillet ne peut pas être transporté dans le domaine public pendant le Chabbat.

AGE INTER SERVICES 
3, rue des Boulets - 75011 Paris  

01 43 28 80 00

Maintien & Aide 
à domicile

• Personnes âgées • Familles, garde d’enfants  
• Situation d’handicap • Toilette, Ménage, Repassage ... 

Paris et Val de MarnePrise en charge agréée APA, CAF, Mutuelles, Assurances

LEADER CASH

 Paris 16è : 86 rue d'Auteuil - CC Les Belles Feuilles
 Paris 17è : 13 rue Brémontier
                             40 rue Guersant
 Paris 19è : 82 rue Petit
 92300 Levallois : 81 rue Jules Guesde
 93220 Gagny : 71 Avenue Henri Barbusse
 94410 S. Maurice : 56 bis Av.du Ml de Lattre de Tassigny
 13013 Marseille : 13 Bd des Tilleuls (du dimanche au jeudi de 8h à 20h)

Du choix et des prix bas !
MAGASINS CASHER AU SERVICE DE LA COMMUNAUTÉ

  Ouvert du dimanche au jeudi de 8h à 21h - Le vendredi de 8h jusqu'à 1h avant Chabbat

Nouveau

BŒUF - VEAU

AGNEAU

VOLAILLE

57 rue d’Hautpoul - 75019 Paris
www.bovini19.com

07 52 05 03 23

‘Halak Beth Yossef - Che’hita Loubavitch

Viande 
de qualité

LIVRAISON EN IDF


