LA SIDRA

DE LA SEMAINE

5786 / N° 16

(59 année)

CHABBAT
PARCHAT
VAERA

SAM. 17 JANV. 2026
28 TEVET

am

BETH LOUBAVITCH

TLE-DE-FRANCE

VAERA

D.ieu se révele a Moché et lui pro-
met de sortir les Enfants d’Israél
d’Egypte, de les délivrer de leur
esclavage, de les sauver et d’en
faire Son peuple élu au Mont Si-
nai. Il les conduira ensuite vers
la terre qu’ll a promise aux Pa-
triarches en héritage éternel.
Moché et Aharon se présentent
a de multiples reprises pour de-
mander au Pharaon, au nom de
D.ieu : « Laisse partir Mon peuple
pour qu’ils Me servent dans le
désert ». Pharaon refuse. Le ba-
ton d’Aharon se transforme en
serpent, redevient baton et avale
les batons magiques des sorciers
égyptiens. D.ieu envoie alors
une série de plaies contre les
Egyptiens.

Les eaux du Nil se transforment
en sang, des armées de gre-
nouilles envahissent la terre, la
vermine infecte tous les hommes
et les animaux. Des hordes de
bétes sauvages déferlent sur les
villes, la peste tue les animaux
domestiques, des ulcéres doulou-

Al

D’aprés un enseignement du Rabbi de Loubavitch

reux affectent les Egyptiens. Pour
la septiéme plaie, D.ieu combine
le feu et la glace qui descendent
sur terre en une gréle dévasta-
trice. Et pourtant « le coeur de
Pharaon s’endurcit et il ne libére
pas les Enfants d’Israél.

Les trois objectifs
des dix plaies

Contrairement a l'idée répan-
due, les Dix Plaies évoquées
dans la Paracha de cette se-
maine ne constituaient pas
uniquement des chatiments in-
fligés aux Egyptiens en raison
de leur traitement impitoyable
envers les Hébreux. En réalité,
ces Dix Plaies remplissaient au
moins deux fonctions supplé-
mentaires.

Tout d’abord, elles servirent
d’outil pédagogique visant a ins-
truire tant les Egyptiens que le
Peuple juif sur l'existence d'un
D.ieu ; démontrant que D.ieu
pouvait exercer un contrdle sur
la nature et qu’ll entretenait

une relation particuliére avec le
Peuple juif.

De plus, tandis que les Dix Plaies
semaient la désolation parmi le
peuple et les institutions égyp-
tiennes, un processus spirituel
simultané était engagé contre
les forces maléfiques qui domi-
naient 'empire égyptien.

Cette introduction permet une
meilleure compréhension du
débat midrachique relatif aux
Dix Plaies.

Chaque plaie composée

de quatre ou cinq plaies
Rabbi Eliézer affirme que cha-
cune des Dix Plaies se compose
en réalité de quatre plaies spéci-
fiques. En revanche, Rabbi Akiva
soutient que chaque plaie est
constituée de cinq plaies parti-
culieres.
Il est 1égitime de s'interroger sur
la signification profonde du fait
que les plaies soient composées
soit de quatre, soit de cinq élé-
ments. Sur quoi portent précisé-

EDITO

JAMALIS SEULS

es bouleversements du monde finissent sans

doute par produire une étrange impression. Il y a
encore si peu de temps, mais cest déja presque une
autre époque, tout semblait si stable. Certes, il faut se
garder de reconstruire un passé aussi idyllique que
mythique, cependant les choses paraissaient globa-
lement acquises, destinées a se poursuivre dans le
méme sens, en suivant leur propre structure. Voici
que nous sommes entrés dans l'incertitude ; chaque
jour nous apporte son lot d'inquiétudes, ou, a tout
le moins, d’interrogations, nouvelles. A cette situa-
tion quelque peu inconfortable se superpose une di-
mension sociale. Nous vivons au milieu de groupes
humains qui n'ont jamais été aussi nombreux, dans
des villes gigantesques, et les loisirs sociaux sont
toujours plus divers et plus ouverts a tous, et pour-
tant chacun se sent souvent bien seul au cceur de
ce tourbillon. Pour 'étre humain, la solitude est ra-
rement un choix libre mais plutét un état de fait.
Comment y répondre ?
Et si l'on regardait les choses d'une autre maniere ?
Interrogeons-nous : sommes-nous véritablement

Suite en page 2

seuls, a quelque moment et dans quelque situation
que l'on soit ? L'idée n'est pas ici de renvoyer a ces
foules solitaires qui tentent simplement d’oublier
leur condition mais de rechercher plus profondé-
ment ce qu'est 'homme, ce qui le constitue. Pour
la pensée juive, 'homme, créature Divine, ne peut
connaitre la solitude car son Créateur 'accompagne,
Il est en lui, ou, si 'on veut, a ses cotés, a chaque ins-
tant. Il est vrai que l'existence historique du Peuple
juif pose une question éternelle : comment un si pe-
tit peuple, issu de la lointaine antiquité, a-t-il pu se
maintenir, avec sa mémoire et sa conscience, jusqu’a
nos jours au travers des pires épreuves que des étres
humains aient connu, plus souvent en butte a 'hos-
tilité que bénéficiant de soutien ou de compréhen-
sion ? N'est-ce pas justement parce qu'il n‘a jamais
été seul. Au coeur du monde, en dépit de tout, il est
resté pénétré d'une Présence et celle-ci ne cesse ja-
mais de 'accompagner.

Lorsque, parfois, on ressent cette solitude moderne,
si lancinante, souvenons-nous : nous ne sommes
pas seuls. Il ne nous revient que d’écarter les faux-
semblants.

par ‘Haim Chnéor Nisenbaum

¢ o Horaire d’entrée et sortie de

¥ CHABBAT VAERA

vendredi 16 janv.

PROVINCE

Lille

ILE-DE-FRANCE

ENTREE 17h 05 Sortie : 18h 17

Bordeaux 17.30 Lyon 17.05 Nice 17.02
Deauville 17.12
Grenoble 17.04

Marseille 17.11 Rouen 17.07
Montpellier 17.16 Strasbourg 16.44
16.55 Nancy 16.50 Toulouse 17.26
Nantes 17.26

A partir du dimanche 11 janv. | Pose des Téfilines: 7h 32 Heure limite du Chema: 10h 50 Molad : dimanche 18 janvier a 15h 6 mn et 11 ‘Halakim Roch ‘Hodech Chevat : lundi 19 janvier 2026

Articles et contenu réalisés par le Beth Loubavitch | 8, rue Lamartine - 75009 Paris | Tél: 014526 87 60 | Fax: 014526 24 37 | www.loubavitch.fr
chabad@loubavitch.fr | Association reconnue d’Utilité Publique, habilitée a recevoir les DONS et les LEGS + Directeur : Rav S. AZIMOV



ment ces divergences d’opinion entre
les Sages ? Et, plus important encore,
quelle lecon morale peut-on tirer de
cette connaissance ?

A la lumiére de cette perspective - se-
lon laquelle les plaies ont été concues
pour contrer les forces du mal pré-
sentes en Egypte - on comprend
pourquoi il était nécessaire d’envisa-
ger chacune d’entre elles comme pos-
sédant quatre ou cinq composantes.
En effet, comme nous le verrons, le
mal peut étre décrit quant a ses effets
néfastes sur le monde, soit en termes
du nombre quatre, soit du nombre
cing. Clarifions cette problématique.

Les quatre éléments
et le niveau quintessentiel

Selon le Midrach, toute matiére phy-
sique est constituée, au sens figuré,
des quatre éléments que sont le feu,
le vent, I'eau et la terre. Il convient de
ne pas interpréter cela de maniere lit-
térale, comme certains 'ont suggéré
en affirmant qu’il existe un véritable
feu dans chaque objet. En réalité, tout
ce qui appartient au domaine phy-
sique posséde une forme métapho-
rique de feu, de vent, d’eau et de terre.
Outre ces quatre éléments qui défi-
nissent le caractere intrinseque de
chaque objet, il existe également un
cinquiéme niveau : la quintessence,
laquelle correspond a I'essence méme
de l'objet. Ainsi, on peut détruire un
objet en le réduisant en miettes, par
exemple ; cependant, cet objet conti-
nue d’exister sous une forme mo-
difiée. En revanche, si I'on brile cet
objet, on détruit alors également son
essence fondamentale.

LA SIDRA

DE LA SEMAINE

Jusqu’a quel point leur mal
s’était-il infiltré ?
Lorsque l'on considére que les Dix
Plaies visaient les forces du mal pré-

sentes en Egypte, une question se
pose : quelle était I'étendue de cette
influence néfaste au sein de I'Egypte,
tant parmi sa population que dans
ses institutions ?

Ce mal se limitait-il aux marges de
la vie égyptienne ? Si tel avait été le
cas, il n‘aurait pas été nécessaire que
les plaies affectent et détruisent sys-
tématiquement chacun des quatre
éléments spécifiques constituant
I'Egypte.

En effet, tant Rabbi Eliézer que Rabbi
Akiva s’accordent sur la profondeur
de la pénétration du mal dans la so-
ciété égyptienne. Chaque plaie devait
comprendre au moins quatre volets
distincts, car ce mal ne se manifestait
pas simplement d’'une maniere gé-
nérale ou périphérique ; il pénétrait
et affectait individuellement chacun
des quatre composants fondamen-
taux de I'Egypte.

L’explication du différend entre
Rabbi Eliézer et Rabbi Akiva
C’est précisément a ce niveau que se
situe la divergence entre Rabbi Elié-
zer et Rabbi Akiva. Rabbi Eliézer, qui
soutient que chaque plaie se com-
posait de quatre éléments, considere
que l'impureté et la malveillance en
Egypte affectaient tous les aspects de
la vie égyptienne. Toutefois, il estime
que cette malveillance ne pénétrait
pas jusqu’a I'essence méme de l'exis-
tence égyptienne. En détruisant les
quatre éléments du mal qui consti-
tuaient la forme compléte et le carac-
tére de la vie égyptienne dans toutes
ses manifestations variées, le mal au-
rait été éliminé pour ainsi dire dans

son intégralité.

Rabbi Akiva, quant a lui, défend I'idée
que chaque plaie comprenait cing
éléments et affirme que le mal avait
effectivement atteint le noyau méme

de la société égyptienne. Pour débar-
rasser 'Egypte de son mal, les plaies
devaient atteindre les cinq niveaux
de l'existence égyptienne, jusqu’a son
essence fondamentale.

Comment appliquer les deux
approches a notre libération ?
Cette analyse peut étre transposée en
une méthode visant a nous affranchir
de notre propre paralysie spirituelle
actuelle, comme lors de I'Exode hors

d’Egypte.

Selon 'approche « a quatre niveaux »
de Rabbi Eliézer pour éliminer le mal,
il est nécessaire d’agir sur tous les
plans conscients de notre dme, en
veillant a ce qu’ils ne soient pas para-
lysés. Cela implique que nos actions,
nos attitudes, notre intellect et notre
volonté ne doivent pas étre contami-
nés par des influences négatives ni ne
stagnent. Une telle démarche suffit a
détruire les forces oppressantes de
I’Egypte et ouvre la voie a la Rédemp-
tion finale. Par conséquent, il n’est pas
indispensable de s'inquiéter quant
a notre essence profonde ; on peut
considérer quelle demeure intacte et
non entravée par les effets engourdis-
sant du monde environnant.
Cependant, Rabbi Akiva ajoute que
méme lorsque nous percevons une
liberté résultant du contrdle exercé
sur nos facultés conscientes, nous ne
sommes pas encore totalement « sor-
tis d’affaire ». L'essence de notre ame
pourrait demeurer en exil.

Pour véritablement sortir de cet exil,
tant spirituellement que physique-
ment, Rabbi Akiva soutient qu’il faut
approfondir la recherche au sein
méme de son ame afin de garantir
que cette essence puisse « respi-
rer » librement. Ce n'est qu'alors que
I'Exode sera achevé et qu’aucune part
de nous ne restera en exil.

“ i
>
O
)
5o
>
=

é

Une étude quotidienne
instaurée par le Rabbi
pour 'unité du peuple juif

« DIMANCHE 11 JANVIER - 22 TEVET

Mitsva négative n° 294 : C'est 'interdiction de punir une
personne pour le péché qu’elle a commis sous contrainte,
puisque, précisément, elle a agi sous la contrainte.

Mitsva négative n° 290 : Il nous est interdit de condam-
ner un accusé (dans une affaire criminelle) sur la base d’une
forte présomption méme si elle conduit a une appréciation
des faits pratiquement certaine.

 LUNDI 12 JANVIER - 23 TEVET

Mitsva négative n° 279 : C'est l'interdiction faite au juge
d’avoir pitié de celui qui a causé des dommages [a autrui],
dans I'application des amendes, comme il est dit : « que ton
ceil n’ait pas pitié ».

Mitsva négative n° 277 : C’est l'interdiction faite au juge de
prendre en pitié le pauvre dans le jugement, comme il est
dit : « Le pauvre tu ne le favoriseras pas, dans son proces ».
Mitsva négative n° 275 : C'est l'interdiction faite au juge
de faire des égards au Grand dans le jugement, comme il est
dit : « tu ne montreras pas de faveur au Grand ».

Mitsva négative n° 278 : C’est l'interdiction faite au juge de
fléchir le jugement contre un pécheur.

Mitsva négative n° 273 : C’est l'interdiction faite au juge de
commettre une iniquité dans l'exercice de la justice.

e MARDI 13 JANVIER - 24 TEVET

Mitsva négative n° 280 : Il est interdit au juge de fléchir le
droit des convertis et des orphelins.

Mitsva positive n° 177 : 1l s’agit du commandement nous
incombant de traiter de maniere égale les parties en litige
lorsqu’elles comparaissent en justice, comme il est dit : «
Avec justice tu jugeras ton prochain ».

Mitsva négative n° 276 : Il est interdit au juge de se lais-
ser intimider par la crainte de juger un homme méchant,
comme il est dit : « vous n’aurez pas peur d’'un homme ».
Mitsva négative n° 274 : 1l est interdit au juge d’accepter
un présent des parties, méme si son intention est de rendre
une sentence impartiale.

o MERCREDI 14 JANVIER - 25 TEVET

Mitsva négative n° 315 : C’est l'interdiction qui nous a été
faite de maudire un juge, comme il est dit : « ne maudis pas
les juges ».

Mitsva négative n° 281 : C’est l'interdiction qui a été faite
au juge d’entendre [la déposition] de I'une des parties en

Extrait du Séfer Hamitsvot (Maimonide)



RECIT

DES DOUTES ?

Mon ami Avi est issu d’'une famille ‘hassidique tres
connue et respectable. Trés jeune, il travaillait a Sao
Paulo comme ingénieur dans un des grands bureaux qui
appartenait a un des géants juifs de la finance internatio-
nale. Tous les aprés-midi, il allait prier Min'’ha puis man-
geait dans un des restaurants cacheres proches de son lieu
de travail avec d’autres ‘Hassidim qui travaillaient dans le
quartier.

Un jour, en 1971, alors qu'il venait de se fiancer (avec celle
qui est toujours son épouse encore pour de longues années)
et quil sapprétait a prier Min'ha selon son habitude, Rav
Naftali Greenspan, un des plus anciens ‘Hassidim, s'appro-
cha de lui et lui annonca : je reviens aujourd’hui de New
York. Hier, je suis entré en Ye’hidout (entrevue privée) chez
le Rabbi qui m’a demandé, entre autres, si je connaissais
un certain Avi (et il a cité ton nom de famille). Bien sr, ai-
je répondu et le Rabbi m’'a demandé de te transmettre son
bonjour et a ajouté : certainement il a la réponse a la ques-
tion qu'il m'avait posée !

Avi était stupéfait et ne comprenait pas de quoi il s'agissait.
Déja, le fait que le Rabbi mentionne son nom et lui trans-
mette ses salutations était peu ordinaire. Mais surtout, il ne
comprenait pas du tout a quoi le Rabbi faisait allusion ! Il ne
se souvenait pas avoir posé quelque question que ce soit !
Entre temps, tous les fidéles s‘étaient rassemblés autour de
lui pour obtenir des explications de sa part. Trés intrigué
et, comme il était originaire de Galicie, il a déclaré que la
coutume dans sa famille était de ne rien dévoiler des di-
rectives personnelles du Rabbi. On I'a donc laissé tranquille
et tous ont prié Min'ha. Avi est retourné au bureau mais ne
cessait de réfléchir a cet épisode curieux : a quoi le Rabbi
faisait-il allusion ? Il ne parvenait pas a se concentrer dans
son travail, un projet ambitieux et complexe dans lequel il
occupait un rdle primordial. Son supérieur s'en apercut et
eut pitié de lui : Avi, je vois que tu ne vas pas bien, tu ne
te concentres pas suffisamment alors que de nombreuses
personnes dépendent de ton travail, rentre chez toi !

Avi rentra chez lui et toute la nuit, il réfléchit a ce qui s'était
passé. Soudain, au petit matin, il se souvint !

Six ou sept années auparavant, alors qu'il n'avait que quinze
ans, il étudiait la Torah avec une centaine d’autres jeunes
gens du Brésil dans la Yechiva de Telz a Cleveland. Cette

I'absence de I'autre, comme il est dit : « tu n’accueilleras point un rap-
port mensonger ».

Mitsva négative n° 316 : Il nous est interdit de maudire le Nassi, c’est-
a-dire le roi ou le président de 'académie de la Terre d’'Israél, comme il
est dit: « et le chef (Nassi) de ton peuple ».

« JEUDI 15 JANVIER - 26 TEVET

Mitsva négative n° 317 : C’est l'interdiction de maudire tout autre
juif, comme il est dit : « Tu ne maudiras pas un sourd ».

Mitsva positive n° 178 : Il s’agit du commandement nous enjoignant
que celui qui a un témoignage [a apporter dans une affaire] témoigne
au tribunal, comme il est dit : « et il est témoin : ouil a vu, ou il a su ».
« VENDREDI 16 JANVIER - 27 TEVET

Mitsva positive n° 179 : Il s’agit du commandement d’interroger mi-
nutieusement les témoins, comme il est dit : « Tu enquéteras, tu exami-
neras, et tu t'informeras avec soin ».

« SAMEDI 17 JANVIER - 28 TEVET

Mitsva négative n° 291 : C’est I'interdiction faite au témoin d’émettre
un avis a propos du proces ou il a témoigné, comme il est dit: « et un té-
moin ne se prononcera pas concernant le jugement d’une personne ».

Yechiva n'est pas Loubavitch mais Avi était déja bien atta-
ché au Rabbi et, lors de la féte de Pessa’h 1965, alors qu'il se
trouvait a New York, il lui avait écrit une question qui ne le
préoccupait pas vraiment mais, pour lui, c’était plutdt un
jeu. Le Rabbi lui avait répondu quelques jours plus tard. Avi
avait laissé a la Yechiva la copie de sa lettre et la réponse
du Rabbi et les avait égarées. De fait, le Rabbi n'avait pas
répondu a une de ses questions... : « Il est écrit dans le trai-
té Kidouchine (chapitre deux) : il est interdit de se marier
sans avoir vu auparavant sa fiancée de peur de lui trouver
quelque chose de déplaisant et d’en divorcer. Or, précisait
le jeune Avi dans sa lettre, n'est-il pas écrit : Tu aimeras
ton prochain comme toi-méme ? Comment toute cette
procédure de Chidou’him, de rencontres arrangées peut-
elle aboutir a des mariages heureux alors que la coutume
ambiante est de privilégier une longue relation entre les
jeunes gens avant qu'ils ne prennent la décision de se fian-
cer ? Nest-ce pas risquer de contrevenir a un commande-
ment de la Torah et ne vaudrait-il pas mieux agir comme les
gens autour de nous qui préferent d’abord bien se connaitre
avant de se marier ? Le Rabbi n’avait a 'époque pas répon-
du a cette question. Apparemment, il ne servait a rien de
répondre a un adolescent qui devait plutot se concentrer
sur ses études et non sur ces sujets-la. Mais maintenant,
les années avaient passé, Avi avait grandi et muri et s'était
fiancé : le Rabbi lui souhaitait donc Mazal Tov et mention-
nait discrétement qu'il se souvenait de ses doutes passés
qui n'étaient certainement plus de mise maintenant, sur-
tout que sa décision de se fiancer avait été prise apres un
trés petit nombre de rencontres : celles-ci avaient suffi a
Avi pour apprécier les qualités de la jeune fille qu'on lui pré-
sentait et accepter la proposition. De fait, le Rabbi voulait si-
gnifier que maintenant Avi comprenait certainement com-
ment ce processus de Chidou’him était bien plus efficace
que de longues fréquentations puisqu'’il venait d’ailleurs de
I'expérimenter par lui-méme ! Pour lui, cette fine allusion
du Rabbi a sa question fut le plus beau cadeau de mariage ;
ce n'était pas tant la mémoire extraordinaire du Rabbi qui
l'avait ému mais surtout son empathie pour répondre a une
question posée par un jeune garcon de quinze ans...
Mena’hem Cohen
Traduit par Feiga Lubecki

ETINCELLESoDe macHIAH

L'envoyé de la Délivrance

i

orsque D.eu voulut envoyer Moise libérer les Hébreux
d’Egypte, celui-ci supplia (Ex. 4 : 13) : « De grace, envoie
quelqu'un d’autre ». Relevant ce verset, nos Sages indiquent
que cette demande de Moise avait un sens précis. Il voulait
ainsi que l'envoyé chargé de la libération du Peuple juif soit le
Machia’h lui-méme.
Quand le moment en fut venu, D.ieu envoya cependant bien
Moise et non le Machia’h. Mais, plus profondément, il est dit
que « le premier libérateur (d’Egypte) sera le dernier libérateur
(de notre exil) ». Il en ressort donc que Moise et Machia’h ne
sont pas deux hommes totalement différents. Moise est aussi
I'envoyé de notre Délivrance majeure.
(D’apres un commentaire du Rabbi de Loubavitch
Chabbat Parachat ‘Hayé Sarah 5752) H.N.

La Sidra de la Semaine est une publication hebdomadaire éditée par “La Régie Lamartine” 102 Av. des Champs-Elysées - 756008 Paris | Directeur de la publication: Y. Benhamou

Impression: Wagram éditions : 8, rue Salvador Allende - 95870 Bezons | Tiré & 25.000 exemplaires Diffusé par e-mail 2 28.000 ex | ISSN 1762 - 5440




LAHALAKHA

de lasemaine

Est-il permis de percer les oreilles

pour de futures boucles d’oreille ?

La Torah interdit de causer du mal a quiconque, y compris soi-méme.
L'étre humain n’est pas propriétaire de son corps qui lui a été « prété »
par D.ieu.
Cependant, si une douleur est nécessaire pour un but positif, elle est
permise.
Selon les décisionnaires, puisque la petite douleur occasionnée une fois
par le percement des oreilles est minime par rapport au plaisir quaura
la jeune fille & mettre par la suite des boucles d'oreille, il est permis d'y
procéder sur un bébé. D'ailleurs, plusieurs fois la Torah et la Michna
évoquent des femmes qui portaient des boucles d'oreille et cette tradi-
tion s'est perpétuée au fil des générations.
Il n'est pas nécessaire de se priver de ce trou et de se contenter de porter
des boucles d'oreille qui se fixent avec des clips : la douleur que ces clips
occasionnent jour apreés jour est plus intense que la douleur subie une
seule fois par le percement lui-méme.
Selon la Hala’ha, les parents doivent prendre soin de leur enfant et de
son développement jusqu’a ce qu'il devienne responsable de lui-méme.
Ils ont donc l'obligation de veiller a son bien-étre sur le long terme.
S'ils estiment que la petite fille les remerciera plus tard d’avoir procé-
dé a cette petite opération - dans de bonnes conditions d’hygiéne - ils
peuvent prendre la décision pour son bien futur.
Pour conclure : Rachi précise qu'on avait I'habitude de percer les oreilles
des toutes petites filles et d'y introduire des fils afin de garder les trous
ouverts pour que, plus grande, la fille puisse porter des boucles d'oreille.
Dans le livre « Chochanat Haamakim » il est expliqué que la raison en
est qu'a un age tendre, la douleur est minime.

F.L. (d’aprés Dayan ‘Haim Hillel Raskin - Si’hat Hachavoua N° 2035)

LEADER CASH

‘; ‘\% Dy choix et des prix bas !

MAGASINS CASHER AU SERVICE DE LA COMMUNAUTE

m Paris 16%: 86 rue d'Auteuil - CC Les Belles Feuilles
m Paris 17¢: 13 rue Brémontier
40 rue Guersant » [T et~
m Paris 19¢: 82 rue Petit
m 92300 Levallois : 81rue Jules Guesde
m 93220 Gagny : 71 Avenue Henri Barbusse
m 94410 S. Maurice : 56 bis Av.du Ml de Lattre de Tassigny
m 13013 Marseille : 13 Bd des Tilleuls (du dimanche aujeudide 8h a 20h)

Ouvert du dimanche au jeudi de 8h a 21h - Le vendredi de 8hjusqu'a Th avant Chabbat

ROSETIA

TRATTORIA ITALIENNE
Sous le contréle du Beth Din de Paris

? ?

Halavi Halavi

73 Rue de Prony
75017 Paris %
01.45.74.54.74

3 Rue Geoffroy—Marie
75009 Paris

Baot 01.47.70.00.76

98 Rue de Montmartre — 75002 Paris
01.42.21.38.68

Depuis 1921
www.ort-france.fr

JRT

7 établissements sous contrat d’association
Du collége a Bac+5

+ de 40 formations § Initial et alternance

contact.inscription@ort-france.fr « 01 44 17 30 87

Lyon-Marseille - Montreuil - Paris  Strasbourg s Toulouse -« Villiers-le-Bel

- | | Carrosserie Peinture

Mécanique-Pare-brise gii=ssa's5
9 | O\REUT AL’TQ

FRANCHISE OFFERTE Wi

(voir conditions au garage) @5"
T
% <

VEHICULES DE REMPLACEMENT

Spécialiste de vos retours de leasing
E Agréé réparateur véhicules

hybride et électrique
(norme NF C18-550)

Legons de

TANYA

« TSARFAT «

LAGENCY

CoOMMANDEZ

( vorrecorrrer:

APib sun piace @ 07.62.00.60.99
g’b © 01.57.42.57.42
demandez shmouel

directauto@orange.fr

43 Chemin des vignes-93000 Bobigny
www.direct-auto.fr

Pour commander votre coffret :
www.boutique.tsarfat.com
Contact : Yechoua Bouni

+33 (0)7 66 13 79 30

Orpi Optimum
Rudy HAROSCH

Orpl 350 rue des Pyrénées - Paris 20°

— 3 Agences a votre service
Marais - Buttes Chaumont - Jourdain/Belleville

VENTE - LOCATION - GESTION - VIAGER
LOCAUX COMMERCIAUX

Estimation offerte sous 48h
sur tout Paris et proche banlieue

Tel: 01.42.00.02.02
optimum@orpi.com

SOLUTION
@S NUMERIQUE
~— SECURITE

(01809159 14

INSTALLATION, MAINTENANCE & DEPANNAGE
> O [T
() (@)

2=
EES

EE&
=

Alarme &
Telesurveillance

Controle d'acces &
N - Interphonie

Quverture adune
DEUXIEME Serrurerig &

30UT IE €&,
BOUTIQLE Portes blindées

69 rue Manin, 75019 Paris Store, Volet &
Rideau métallique
crutons

d‘\és commercuau -

(@) @

@merguiparis  ariemergui.com 06 59 89 26 99

Maintien & Aide
a domicile

(&)

¢ Personnes agées ¢ Familles, garde d’enfants
* Situation d’handicap ¢ Toilette, Ménage, Repassage ...

Prise en charge agréée APA, CAF, Mutuelles, Assurances  Paris et Val de Marne 01 43 28 80 00

AGE INTER SERVICES
3, rue des Boulets - 75011 Paris

Attention : ce feuillet ne peut pas étre transporté dans le domaine public pendant le Chabbat.



