
LA
 S

ID
RA

ב"ה

VAÉRA
D.ieu se révèle à Moché et lui pro-
met de sortir les Enfants d’Israël 
d’Égypte, de les délivrer de leur 
esclavage, de les sauver et d’en 
faire Son peuple élu au Mont Si-
naï. Il les conduira ensuite vers 
la terre qu’Il a promise aux Pa-
triarches en héritage éternel.
Moché et Aharon se présentent 
à de multiples reprises pour de-
mander au Pharaon, au nom de 
D.ieu : « Laisse partir Mon peuple 
pour qu’ils Me servent dans le 
désert  ». Pharaon refuse. Le bâ-
ton d’Aharon se transforme en 
serpent, redevient bâton et avale 
les bâtons magiques des sorciers 
égyptiens. D.ieu envoie alors 
une série de plaies contre les  
Égyptiens.
Les eaux du Nil se transforment 
en sang, des armées de gre-
nouilles envahissent la terre, la 
vermine infecte tous les hommes 
et les animaux. Des hordes de 
bêtes sauvages déferlent sur les 
villes, la peste tue les animaux 
domestiques, des ulcères doulou-

reux affectent les Égyptiens. Pour 
la septième plaie, D.ieu combine 
le feu et la glace qui descendent 
sur terre en une grêle dévasta-
trice. Et pourtant «  le cœur de 
Pharaon s’endurcit et il ne libère 
pas les Enfants d’Israël.

Les trois objectifs  
des dix plaies

Contrairement à l’idée répan-
due, les Dix Plaies évoquées 
dans la Paracha de cette se-
maine ne constituaient pas 
uniquement des châtiments in-
fligés aux Égyptiens en raison 
de leur traitement impitoyable 
envers les Hébreux. En réalité, 
ces Dix Plaies remplissaient au 
moins deux fonctions supplé-
mentaires.  
Tout d’abord, elles servirent 
d’outil pédagogique visant à ins-
truire tant les Égyptiens que le 
Peuple juif sur l’existence d’un 
D.ieu  ; démontrant que D.ieu 
pouvait exercer un contrôle sur 
la nature et qu’Il entretenait 

une relation particulière avec le 
Peuple juif.  
De plus, tandis que les Dix Plaies 
semaient la désolation parmi le 
peuple et les institutions égyp-
tiennes, un processus spirituel 
simultané était engagé contre 
les forces maléfiques qui domi-
naient l’empire égyptien.  
Cette introduction permet une 
meilleure compréhension du 
débat midrachique relatif aux 
Dix Plaies. 

Chaque plaie composée  
de quatre ou cinq plaies

Rabbi Éliézer affirme que cha-
cune des Dix Plaies se compose 
en réalité de quatre plaies spéci-
fiques. En revanche, Rabbi Akiva 
soutient que chaque plaie est 
constituée de cinq plaies parti-
culières.  
Il est légitime de s’interroger sur 
la signification profonde du fait 
que les plaies soient composées 
soit de quatre, soit de cinq élé-
ments. Sur quoi portent précisé-

E D I T O

Suite en page 2

Articles et contenu réalisés par le Beth Loubavitch  |  8, rue Lamartine - 75009 Paris  |  Tél : 01 45 26 87 60  |  Fax : 01 45 26 24 37  |  www.loubavitch.fr  
chabad@loubavitch.fr  |  Association reconnue d’Utilité Publique, habilitée à recevoir les DONS et les LEGS • Directeur : Rav S. AZIMOV

ÎL
E-

D
E-

FR
A

N
C

E 

PR
O

V
IN

C
E

A partir du dimanche 11 janv.  |  Pose des Téfilines : 7h 32   Heure limite du Chema : 10h 50 Molad : dimanche 18 janvier à 15h 6 mn et 11 ‘Halakim  Roch ‘Hodech Chevat : lundi 19 janvier 2026

5786 / N° 16 
(59ème année)

CHABBAT
PARCHAT
VAÉRA
SAM. 17 JANV. 2026
28 TÉVÈT

Horaire d’entrée et sortie de 

CHABBAT VAÉRA
vendredi 16 janv. 

par ‘Haïm Chnéor Nisenbaum

Les bouleversements du monde finissent sans 
doute par produire une étrange impression. Il y a 

encore si peu de temps, mais c’est déjà presque une 
autre époque, tout semblait si stable. Certes, il faut se 
garder de reconstruire un passé aussi idyllique que 
mythique, cependant les choses paraissaient globa-
lement acquises, destinées à se poursuivre dans le 
même sens, en suivant leur propre structure. Voici 
que nous sommes entrés dans l’incertitude ; chaque 
jour nous apporte son lot d’inquiétudes, ou, à tout 
le moins, d’interrogations, nouvelles. A cette situa-
tion quelque peu inconfortable se superpose une di-
mension sociale. Nous vivons au milieu de groupes 
humains qui n’ont jamais été aussi nombreux, dans 
des villes gigantesques, et les loisirs sociaux sont 
toujours plus divers et plus ouverts à tous, et pour-
tant chacun se sent souvent bien seul au cœur de 
ce tourbillon. Pour l’être humain, la solitude est ra-
rement un choix libre mais plutôt un état de fait.  
Comment y répondre ?
Et si l’on regardait les choses d’une autre manière ? 
Interrogeons-nous  : sommes-nous véritablement 

JAMAIS SEULS

D
E

 L
A

 S
E

M
A

IN
E

D’après un enseignement du Rabbi de Loubavitch

Sortie : 18h 17ENTRÉE 17h 05

seuls, à quelque moment et dans quelque situation 
que l’on soit ? L’idée n’est pas ici de renvoyer à ces 
foules solitaires qui tentent simplement d’oublier 
leur condition mais de rechercher plus profondé-
ment ce qu’est l’homme, ce qui le constitue. Pour 
la pensée juive, l’homme, créature Divine, ne peut 
connaître la solitude car son Créateur l’accompagne, 
Il est en lui, ou, si l’on veut, à ses côtés, à chaque ins-
tant. Il est vrai que l’existence historique du Peuple 
juif pose une question éternelle : comment un si pe-
tit peuple, issu de la lointaine antiquité, a-t-il pu se 
maintenir, avec sa mémoire et sa conscience, jusqu’à 
nos jours au travers des pires épreuves que des êtres 
humains aient connu, plus souvent en butte à l’hos-
tilité que bénéficiant de soutien ou de compréhen-
sion ? N’est-ce pas justement parce qu’il n’a jamais 
été seul. Au cœur du monde, en dépit de tout, il est 
resté pénétré d’une Présence et celle-ci ne cesse ja-
mais de l’accompagner.
Lorsque, parfois, on ressent cette solitude moderne, 
si lancinante, souvenons-nous  : nous ne sommes 
pas seuls. Il ne nous revient que d’écarter les faux- 
semblants.

Bordeaux	 	17.30
Deauville		 17.12
Grenoble	 	17.04
Lille		 16.55

Lyon		  17.05
Marseille		 17.11
Montpellier		 17.16
Nancy		  16.50
Nantes		  17.26

Nice		  17.02 
Rouen		  17.07
Strasbourg		 16.44
Toulouse		 17.26



LA
 S

ID
R

A
ét

ud
e 

du
  

R
A

M
BA

M

• DIMANCHE 11 JANVIER – 22 TÉVET
Mitsva négative n° 294 : C’est l’interdiction de punir une 
personne pour le péché qu’elle a commis sous contrainte, 
puisque, précisément, elle a agi sous la contrainte.
Mitsva négative n° 290 : Il nous est interdit de condam-
ner un accusé (dans une affaire criminelle) sur la base d’une 
forte présomption même si elle conduit à une appréciation 
des faits pratiquement certaine.
• LUNDI 12 JANVIER – 23 TÉVET
Mitsva négative n° 279 : C’est l’interdiction faite au juge 
d’avoir pitié de celui qui a causé des dommages [à autrui], 
dans l’application des amendes, comme il est dit : « que ton 
œil n’ait pas pitié ».
Mitsva négative n° 277 : C’est l’interdiction faite au juge de 
prendre en pitié le pauvre dans le jugement, comme il est 
dit : « Le pauvre tu ne le favoriseras pas, dans son procès ».
Mitsva négative n° 275 : C’est l’interdiction faite au juge 
de faire des égards au Grand dans le jugement, comme il est 
dit : « tu ne montreras pas de faveur au Grand ».
Mitsva négative n° 278 : C’est l’interdiction faite au juge de 
fléchir le jugement contre un pécheur.

Mitsva négative n° 273 : C’est l’interdiction faite au juge de 
commettre une iniquité dans l’exercice de la justice.
• MARDI 13 JANVIER – 24 TÉVET
Mitsva négative n° 280 : Il est interdit au juge de fléchir le 
droit des convertis et des orphelins.
Mitsva positive n° 177 : Il s’agit du commandement nous 
incombant de traiter de manière égale les parties en litige 
lorsqu’elles comparaissent en justice, comme il est dit : « 
Avec justice tu jugeras ton prochain ».
Mitsva négative n° 276 : Il est interdit au juge de se lais-
ser intimider par la crainte de juger un homme méchant, 
comme il est dit : « vous n’aurez pas peur d’un homme ».
Mitsva négative n° 274 : Il est interdit au juge d’accepter 
un présent des parties, même si son intention est de rendre 
une sentence impartiale.
• MERCREDI 14 JANVIER – 25 TÉVET
Mitsva négative n° 315 : C’est l’interdiction qui nous a été 
faite de maudire un juge, comme il est dit : « ne maudis pas 
les juges ».
Mitsva négative n° 281 : C’est l’interdiction qui a été faite 
au juge d’entendre [la déposition] de l’une des parties en 

Ex
tr

ai
t d

u 
Sé

fe
r 

H
am

it
sv

ot
 (M

aï
m

on
id

e)

La Sidra de la Semaine est une publication hebdomadaire éditée par “La Régie Lamartine” 102 Av. des Champs-Elysées - 75008 Paris | Directeur de la publication: Y. Benhamou
Impression: Wagram éditions : 8, rue Salvador Allende - 95870 Bezons | Tiré à 25.000 exemplaires Diffusé par e-mail à 28.000 ex | ISSN 1762 - 5440

Une étude quotidienne 
instaurée par le Rabbi 

pour l’unité du peuple juif

D
E

 L
A

 S
E

M
A

IN
E

ment ces divergences d’opinion entre 
les Sages ? Et, plus important encore, 
quelle leçon morale peut-on tirer de 
cette connaissance ?  
À la lumière de cette perspective - se-
lon laquelle les plaies ont été conçues 
pour contrer les forces du mal pré-
sentes en Égypte - on comprend 
pourquoi il était nécessaire d’envisa-
ger chacune d’entre elles comme pos-
sédant quatre ou cinq composantes. 
En effet, comme nous le verrons, le 
mal peut être décrit quant à ses effets 
néfastes sur le monde, soit en termes 
du nombre quatre, soit du nombre 
cinq. Clarifions cette problématique.

Les quatre éléments 
et le niveau quintessentiel

Selon le Midrach, toute matière phy-
sique est constituée, au sens figuré, 
des quatre éléments que sont le feu, 
le vent, l’eau et la terre. Il convient de 
ne pas interpréter cela de manière lit-
térale, comme certains l’ont suggéré 
en affirmant qu’il existe un véritable 
feu dans chaque objet. En réalité, tout 
ce qui appartient au domaine phy-
sique possède une forme métapho-
rique de feu, de vent, d’eau et de terre.  
Outre ces quatre éléments qui défi-
nissent le caractère intrinsèque de 
chaque objet, il existe également un 
cinquième niveau  : la quintessence, 
laquelle correspond à l’essence même 
de l’objet. Ainsi, on peut détruire un 
objet en le réduisant en miettes, par 
exemple ; cependant, cet objet conti-
nue d’exister sous une forme mo-
difiée. En revanche, si l’on brûle cet 
objet, on détruit alors également son 
essence fondamentale. 

Jusqu’à quel point leur mal 
s’était-il infiltré ?

Lorsque l’on considère que les Dix 
Plaies visaient les forces du mal pré-

sentes en Égypte, une question se 
pose  : quelle était l’étendue de cette 
influence néfaste au sein de l’Égypte, 
tant parmi sa population que dans 
ses institutions ?  
Ce mal se limitait-il aux marges de 
la vie égyptienne ? Si tel avait été le 
cas, il n’aurait pas été nécessaire que 
les plaies affectent et détruisent sys-
tématiquement chacun des quatre 
éléments spécifiques constituant 
l’Égypte.  
En effet, tant Rabbi Éliézer que Rabbi 
Akiva s’accordent sur la profondeur 
de la pénétration du mal dans la so-
ciété égyptienne. Chaque plaie devait 
comprendre au moins quatre volets 
distincts, car ce mal ne se manifestait 
pas simplement d’une manière gé-
nérale ou périphérique  ; il pénétrait 
et affectait individuellement chacun 
des quatre composants fondamen-
taux de l’Égypte.

L’explication du différend entre 
Rabbi Éliézer et Rabbi Akiva

C’est précisément à ce niveau que se 
situe la divergence entre Rabbi Élié-
zer et Rabbi Akiva. Rabbi Éliézer, qui 
soutient que chaque plaie se com-
posait de quatre éléments, considère 
que l’impureté et la malveillance en 
Égypte affectaient tous les aspects de 
la vie égyptienne. Toutefois, il estime 
que cette malveillance ne pénétrait 
pas jusqu’à l’essence même de l’exis-
tence égyptienne. En détruisant les 
quatre éléments du mal qui consti-
tuaient la forme complète et le carac-
tère de la vie égyptienne dans toutes 
ses manifestations variées, le mal au-
rait été éliminé pour ainsi dire dans 
son intégralité.
Rabbi Akiva, quant à lui, défend l’idée 
que chaque plaie comprenait cinq 
éléments et affirme que le mal avait 
effectivement atteint le noyau même 

de la société égyptienne. Pour débar-
rasser l’Égypte de son mal, les plaies 
devaient atteindre les cinq niveaux 
de l’existence égyptienne, jusqu’à son 
essence fondamentale. 

Comment appliquer les deux  
approches à notre libération ?

Cette analyse peut être transposée en 
une méthode visant à nous affranchir 
de notre propre paralysie spirituelle 
actuelle, comme lors de l’Exode hors 
d’Égypte.  
Selon l’approche « à quatre niveaux » 
de Rabbi Éliézer pour éliminer le mal, 
il est nécessaire d’agir sur tous les 
plans conscients de notre âme, en 
veillant à ce qu’ils ne soient pas para-
lysés. Cela implique que nos actions, 
nos attitudes, notre intellect et notre 
volonté ne doivent pas être contami-
nés par des influences négatives ni ne 
stagnent. Une telle démarche suffit à 
détruire les forces oppressantes de 
l’Égypte et ouvre la voie à la Rédemp-
tion finale. Par conséquent, il n’est pas 
indispensable de s’inquiéter quant 
à notre essence profonde  ; on peut 
considérer qu’elle demeure intacte et 
non entravée par les effets engourdis-
sant du monde environnant.  
Cependant, Rabbi Akiva ajoute que 
même lorsque nous percevons une 
liberté résultant du contrôle exercé 
sur nos facultés conscientes, nous ne 
sommes pas encore totalement « sor-
tis d’affaire ». L’essence de notre âme 
pourrait demeurer en exil. 
Pour véritablement sortir de cet exil, 
tant spirituellement que physique-
ment, Rabbi Akiva soutient qu’il faut 
approfondir la recherche au sein 
même de son âme afin de garantir 
que cette essence puisse «  respi-
rer » librement. Ce n’est qu’alors que 
l’Exode sera achevé et qu’aucune part 
de nous ne restera en exil.



Mon ami Avi est issu d’une famille ‘hassidique très 
connue et respectable. Très jeune, il travaillait à Sao 

Paulo comme ingénieur dans un des grands bureaux qui 
appartenait à un des géants juifs de la finance internatio-
nale. Tous les après-midi, il allait prier Min’ha puis man-
geait dans un des restaurants cachères proches de son lieu 
de travail avec d’autres ‘Hassidim qui travaillaient dans le 
quartier.
Un jour, en 1971, alors qu’il venait de se fiancer (avec celle 
qui est toujours son épouse encore pour de longues années) 
et qu’il s’apprêtait à prier Min’ha selon son habitude, Rav 
Naftali Greenspan, un des plus anciens ‘Hassidim, s’appro-
cha de lui et lui annonça  : je reviens aujourd’hui de New 
York. Hier, je suis entré en Ye’hidout (entrevue privée) chez 
le Rabbi qui m’a demandé, entre autres, si je connaissais 
un certain Avi (et il a cité ton nom de famille). Bien sûr, ai-
je répondu et le Rabbi m’a demandé de te transmettre son 
bonjour et a ajouté : certainement il a la réponse à la ques-
tion qu’il m’avait posée !
Avi était stupéfait et ne comprenait pas de quoi il s’agissait. 
Déjà, le fait que le Rabbi mentionne son nom et lui trans-
mette ses salutations était peu ordinaire. Mais surtout, il ne 
comprenait pas du tout à quoi le Rabbi faisait allusion ! Il ne 
se souvenait pas avoir posé quelque question que ce soit ! 
Entre temps, tous les fidèles s’étaient rassemblés autour de 
lui pour obtenir des explications de sa part. Très intrigué 
et, comme il était originaire de Galicie, il a déclaré que la 
coutume dans sa famille était de ne rien dévoiler des di-
rectives personnelles du Rabbi. On l’a donc laissé tranquille 
et tous ont prié Min’ha. Avi est retourné au bureau mais ne 
cessait de réfléchir à cet épisode curieux : à quoi le Rabbi 
faisait-il allusion ? Il ne parvenait pas à se concentrer dans 
son travail, un projet ambitieux et complexe dans lequel il 
occupait un rôle primordial. Son supérieur s’en aperçut et 
eut pitié de lui  : Avi, je vois que tu ne vas pas bien, tu ne 
te concentres pas suffisamment alors que de nombreuses 
personnes dépendent de ton travail, rentre chez toi !
Avi rentra chez lui et toute la nuit, il réfléchit à ce qui s’était 
passé. Soudain, au petit matin, il se souvint !
Six ou sept années auparavant, alors qu’il n’avait que quinze 
ans, il étudiait la Torah avec une centaine d’autres jeunes 
gens du Brésil dans la Yechiva de Telz à Cleveland. Cette 

Yechiva n’est pas Loubavitch mais Avi était déjà bien atta-
ché au Rabbi et, lors de la fête de Pessa’h 1965, alors qu’il se 
trouvait à New York, il lui avait écrit une question qui ne le 
préoccupait pas vraiment mais, pour lui, c’était plutôt un 
jeu. Le Rabbi lui avait répondu quelques jours plus tard. Avi 
avait laissé à la Yechiva la copie de sa lettre et la réponse 
du Rabbi et les avait égarées. De fait, le Rabbi n’avait pas 
répondu à une de ses questions… : « Il est écrit dans le trai-
té Kidouchine (chapitre deux) : il est interdit de se marier 
sans avoir vu auparavant sa fiancée de peur de lui trouver 
quelque chose de déplaisant et d’en divorcer. Or, précisait 
le jeune Avi dans sa lettre, n’est-il pas écrit  : Tu aimeras 
ton prochain comme toi-même  ? Comment toute cette 
procédure de Chidou’him, de rencontres arrangées peut-
elle aboutir à des mariages heureux alors que la coutume 
ambiante est de privilégier une longue relation entre les 
jeunes gens avant qu’ils ne prennent la décision de se fian-
cer ? N’est-ce pas risquer de contrevenir à un commande-
ment de la Torah et ne vaudrait-il pas mieux agir comme les 
gens autour de nous qui préfèrent d’abord bien se connaître 
avant de se marier ? Le Rabbi n’avait à l’époque pas répon-
du à cette question. Apparemment, il ne servait à rien de 
répondre à un adolescent qui devait plutôt se concentrer 
sur ses études et non sur ces sujets-là. Mais maintenant, 
les années avaient passé, Avi avait grandi et mûri et s’était 
fiancé : le Rabbi lui souhaitait donc Mazal Tov et mention-
nait discrètement qu’il se souvenait de ses doutes passés 
qui n’étaient certainement plus de mise maintenant, sur-
tout que sa décision de se fiancer avait été prise après un 
très petit nombre de rencontres  : celles-ci avaient suffi à 
Avi pour apprécier les qualités de la jeune fille qu’on lui pré-
sentait et accepter la proposition. De fait, le Rabbi voulait si-
gnifier que maintenant Avi comprenait certainement com-
ment ce processus de Chidou’him était bien plus efficace 
que de longues fréquentations puisqu’il venait d’ailleurs de 
l’expérimenter par lui-même ! Pour lui, cette fine allusion 
du Rabbi à sa question fut le plus beau cadeau de mariage ; 
ce n’était pas tant la mémoire extraordinaire du Rabbi qui 
l’avait ému mais surtout son empathie pour répondre à une 
question posée par un jeune garçon de quinze ans…

Mena’hem Cohen
Traduit par Feiga Lubecki

ETI N C E LLES D E M AC H I A’ H

La Sidra de la Semaine est une publication hebdomadaire éditée par “La Régie Lamartine” 102 Av. des Champs-Elysées - 75008 Paris | Directeur de la publication: Y. Benhamou
Impression: Wagram éditions : 8, rue Salvador Allende - 95870 Bezons | Tiré à 25.000 exemplaires Diffusé par e-mail à 28.000 ex | ISSN 1762 - 5440

R E C I T

Lorsque D.ieu voulut envoyer Moïse libérer les Hébreux 
d’Egypte, celui-ci supplia (Ex. 4  : 13)  : «  De grâce, envoie 

quelqu’un d’autre  ». Relevant ce verset, nos Sages indiquent 
que cette demande de Moïse avait un sens précis. Il voulait 
ainsi que l’envoyé chargé de la libération du Peuple juif soit le 
Machia’h lui-même.
Quand le moment en fut venu, D.ieu envoya cependant bien 
Moïse et non le Machia’h. Mais, plus profondément, il est dit 
que « le premier libérateur (d’Egypte) sera le dernier libérateur 
(de notre exil) ». Il en ressort donc que Moïse et Machia’h ne 
sont pas deux hommes totalement différents. Moïse est aussi 
l’envoyé de notre Délivrance majeure.

(D’après un commentaire du Rabbi de Loubavitch
Chabbat Parachat ‘Hayé Sarah 5752) H.N.

L’envoyé de la Délivrance

DES DOUTES ?

l’absence de l’autre, comme il est dit : « tu n’accueilleras point un rap-
port mensonger ».
Mitsva négative n° 316 : Il nous est interdit de maudire le Nassi, c’est-
à-dire le roi ou le président de l’académie de la Terre d’Israël, comme il 
est dit : « et le chef (Nassi) de ton peuple ».
• JEUDI 15 JANVIER – 26 TÉVET
Mitsva négative n° 317 : C’est l’interdiction de maudire tout autre 
juif, comme il est dit : « Tu ne maudiras pas un sourd ».
Mitsva positive n° 178 : Il s’agit du commandement nous enjoignant 
que celui qui a un témoignage [à apporter dans une affaire] témoigne 
au tribunal, comme il est dit : « et il est témoin : ou il a vu, ou il a su ».
• VENDREDI 16 JANVIER – 27 TÉVET
Mitsva positive n° 179 : Il s’agit du commandement d’interroger mi-
nutieusement les témoins, comme il est dit : « Tu enquêteras, tu exami-
neras, et tu t’informeras avec soin ».
• SAMEDI 17 JANVIER – 28 TÉVET
Mitsva négative n° 291 : C’est l’interdiction faite au témoin d’émettre 
un avis à propos du procès où il a témoigné, comme il est dit : « et un té-
moin ne se prononcera pas concernant le jugement d’une personne ».



LA
 S

ID
RA

LA HALAKHA
de la semaine

Est-il permis de percer les oreilles 
pour de futures boucles d’oreille ?

La Torah interdit de causer du mal à quiconque, y compris soi-même. 
L’être humain n’est pas propriétaire de son corps qui lui a été « prêté » 
par D.ieu.
Cependant, si une douleur est nécessaire pour un but positif, elle est 
permise.
Selon les décisionnaires, puisque la petite douleur occasionnée une fois 
par le percement des oreilles est minime par rapport au plaisir qu’aura 
la jeune fille à mettre par la suite des boucles d’oreille, il est permis d’y 
procéder sur un bébé. D’ailleurs, plusieurs fois la Torah et la Michna 
évoquent des femmes qui portaient des boucles d’oreille et cette tradi-
tion s’est perpétuée au fil des générations.
Il n’est pas nécessaire de se priver de ce trou et de se contenter de porter 
des boucles d’oreille qui se fixent avec des clips : la douleur que ces clips 
occasionnent jour après jour est plus intense que la douleur subie une 
seule fois par le percement lui-même.
Selon la Hala’ha, les parents doivent prendre soin de leur enfant et de 
son développement jusqu’à ce qu’il devienne responsable de lui-même. 
Ils ont donc l’obligation de veiller à son bien-être sur le long terme. 
S’ils estiment que la petite fille les remerciera plus tard d’avoir procé-
dé à cette petite opération - dans de bonnes conditions d’hygiène - ils 
peuvent prendre la décision pour son bien futur.
Pour conclure : Rachi précise qu’on avait l’habitude de percer les oreilles 
des toutes petites filles et d’y introduire des fils afin de garder les trous 
ouverts pour que, plus grande, la fille puisse porter des boucles d’oreille. 
Dans le livre « Chochanat Haamakim » il est expliqué que la raison en 
est qu’à un âge tendre, la douleur est minime.

F.L. (d’après Dayan ‘Haïm Hillel Raskin – Si’hat Hachavoua N° 2035)

Attention : ce feuillet ne peut pas être transporté dans le domaine public pendant le Chabbat.

AGE INTER SERVICES 
3, rue des Boulets - 75011 Paris  

01 43 28 80 00

Maintien & Aide 
à domicile

• Personnes âgées • Familles, garde d’enfants  
• Situation d’handicap • Toilette, Ménage, Repassage ... 

Paris et Val de MarnePrise en charge agréée APA, CAF, Mutuelles, Assurances

LEADER CASH

 Paris 16è : 86 rue d'Auteuil - CC Les Belles Feuilles
 Paris 17è : 13 rue Brémontier
                             40 rue Guersant
 Paris 19è : 82 rue Petit
 92300 Levallois : 81 rue Jules Guesde
 93220 Gagny : 71 Avenue Henri Barbusse
 94410 S. Maurice : 56 bis Av.du Ml de Lattre de Tassigny
 13013 Marseille : 13 Bd des Tilleuls (du dimanche au jeudi de 8h à 20h)

Du choix et des prix bas !
MAGASINS CASHER AU SERVICE DE LA COMMUNAUTÉ

  Ouvert du dimanche au jeudi de 8h à 21h - Le vendredi de 8h jusqu'à 1h avant Chabbat

Nouveau

VENTE · LOCATION · GESTION · VIAGER 
LOCAUX COMMERCIAUX

Estimation offerte sous 48h  
sur tout Paris et proche banlieue

o p t i m u m @ o r p i . c o m

Orpi Optimum 
Rudy HAROSCH

350 rue des Pyrénées - Paris 20e

Tél : 01.42.00.02.02

3 Agences à votre service 
Marais - Buttes Chaumont - Jourdain/Belleville

SOLUTION
NUMÉRIQUE 
SECURITE

01 80 91 59 14
Caméra &
Vidéo-Surveillance
 
Alarme &
Télésurveillance 

Contrôle d’accès &
Interphonie
 
Serrurerie &
Portes blindées

Store, Volet &
Rideau métallique

INSTALLATION, MAINTENANCE & DÉPANNAGE

Nous recrutons  

des commerciaux


